ISSN: 2321-8339 اپریل - جون ۲۰۲۳

مؤسس مُولاتًا سِيَّرِطِلالْ لِدِينَ عُمْرِيٌ

اداره تحقیق و تصنیف اسلامی کا ترجان سه مائی

مدير محمد رضي الاسسلام ندوي

# اداره تحقیق و تصنیف اسلامی کی تازه مطبوعات تازه مطبوعات

| قيت | مصنف (م اص) مرتب (م ار)                               | كتاب                                      |
|-----|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 600 | ڈاکٹر صفدر سلطان اصلاحی/مولانا محمد جرجیس کریمی (م/ر) | تهذيب وسياست كى تغمير مين اسلام كاكر دار  |
| 300 | مولانااشهدر فیق ندوی (م/ر)                            | ڈاکٹر محمد رفعت                           |
| 600 | مولانااشبدر فیق ندوی (م/ر)                            | مولا ناسيد جلال الدين عمريٌّ: افكار وآثار |
| 390 | ڈاکٹر محمداساعیل (م/ر)                                | عصرحاضر ميں اسلام کو درپیش چیلنجز         |
| 500 | پروفیسر عبدالرحیم قدوائی (م/ص)                        | اسلام ابل مغرب کی نظر میں                 |
| 25  | ڈاکٹر محمد رضی الاسلام ندوی (م/ص)                     | قرآن مجيد كى بعض آيات پراعتراضات كاجائزه  |
| 40  | ڈاکٹر محمدر ضی الاسلام ندوی(م/ص)                      | مولاناسيد جلال الدين عمري كى تصنيفات      |
| 20  | अनुवादक:इं आफताब हसन मज़हरी                           | मानव सेवा इस्लाम की नज़र में              |

ملنے کے پتے

مر كزى مكتبه اسلامى پيليشرز D-307 ابوالفض الكيونئ دبل ـ ٢٥



7290092401, 7290092405 7290092403

Email: mmipublishers@gmail.com | Web; www.mmipublishers.net

ادارہ تحقیق وتصنیف اسلامی نبی نگر، پوسٹ بحس نمبر: ۹۳، علی گڑھ۔۲



فون قبر:9027445919 ای میل:maktaba.itti@gmail.com اداره تحقيق وتصنيف اسلامي كالزجمان

سہ ماہی

شحقيقات إسلامي

علی گڑھ

ايريل — جون۲۴۴ء

#### مدير

محمد رضى الاسلام ندوى

#### مجلس ادارت

ا۔ پروفیسرا شتیاق احمر ظلّی ، سابق ناظم دارامصنفین شبلی اکیڈی ، اعظم گڑھ

٢\_ پروفيسر محرسعود عالم قاسمی،سابق ڈین فیکلٹی آف تھیالو جی علی گڑھ سلم یونی ورشی علی گڑھ

۳- پروفیسراسراراحمدخال،شعبهٔ تفسیر،انقره یونی درشی (ترکی)

۴ ـ ڈاکٹر محمدا کرم ندوی، ڈین کیمبرج اسلامک کالج (برطانیہ)

۵\_ڈاکٹر محمد اجمل ابوب اصلاحی ،ابوالفضل انکلیو، جامعہ نگر،نئی دہلی

۲ مولانااشهد جمال ندوى، سكريرى اداره تحقيق وتصديبِ اسلامى على گڑھ

اداره متحقيق وتصنيفِ اسلامي

نبی نگر (جمال یور)، پوسٹ بکس نمبر ۹۳ علی گڑھ-۲۰۲۰۰۲

ISSN: 2321-8339

## سهاي تحقيقات اسلامي على رُّرِه

| شاره:۲        | جلد:۳۲ |
|---------------|--------|
| ذی قعده ۴۵ اھ | رمضان  |
| جون۲۴۲۶ء      | ايريل  |

#### ويب سائث

www.tahqeeqat.net

### <u>برائے ادارتی امور</u>

#### ای میل:

tahqeeqat@gmail.com mrnadvi@gmail.com

## موبائل/والش ايپ:

+91-9582050234

### <u>برائے انتظامی امور</u>

#### ايميل:

idaratahqeeq2016@gmail.com

### موبائل/وانش ايپ:

+91-9897746586

+91-7786808467

#### اكاؤنث:

Tahqeeqat-e-Islami, Union Bank of India Muslim University, Branch A/C.No. 452201010029001,

**IFSC:** UBIN0545228

# زرِتعاون

<u>ندرونِ ملك</u> . .

۵ کے/روپے

.

۳۰۰ رروپي

. 2

کے کیے ۱۲۰۰ ارروپے

سالانه(لائبرىرياں وادارے) ۴۴۴ مرو و. ر

( . . . . . . . . . . . .

سالانه(انفرادی)

••۵ارروپے

سالانہ(ادارے)

اليجنسي تميشن

25%

۵ سے ۲۰ کا پیوں تک

30%

۲۰ سے زائد کا پیوں پر

ڈاک خرچ پذمہادارہ

طالع و ناشراشہد جمال ندوی نے بھارت آفیسٹ ، دہلی ۔ ۲ سے چھپوا کر ادارہ تحقیق وتصدیفِ اسلامی ، نبی نگر (جمال پور ) علی گڑھ سے شائع کیا۔

# فهرست مضامين

|         |                           | <u> حرف آ غاز</u>                                              |
|---------|---------------------------|----------------------------------------------------------------|
| ۵       | محمد رضى الاسلام ندوى     | مخنث کے حقوق اور احکام                                         |
|         |                           | <u>قرآنیات</u>                                                 |
| 10      | بروفيسرعبدالرحيم قدوائي   | ایک نیا ترجمهٔ قرآن وتفییر: نقد ونظر                           |
|         |                           | [ڈاکٹر ظفرالاسلام خال کاانگریزی ترجمهٔ قرآن]                   |
| ٣٣      | يروفيسر عبيدالله فهدفلاحي | اصطلاحات ِقرآن کی جامع تشریح                                   |
|         |                           | [مولانا سید حام <sup>عا</sup> ئی ک <i>تحربر</i> وں کا مطالعہ ] |
|         |                           | نقر حدیث                                                       |
| 71      | بروفيسر محرسليم قاسمى     | مہدی منتظر سے متعلق روایات:ایک تجزیہ                           |
|         |                           | <u>جدیدمسائل</u>                                               |
| 14      | مولانا كمال اختر قاسمى    | انشورنس كى شرعى حيثيت                                          |
|         |                           | <u>تعارف وتبصره</u>                                            |
| 11∠     | مولا نامحمرانس فلاحی مدنی | علوم القرآن (اول ودوم)                                         |
| 119     | ا اواره                   | خبرنامه ادارهٔ تحقیق و تصنیف اسلامی(۹)                         |
| 171-171 |                           | مضامین کا انگریزی خلاصه                                        |
|         | D. D.                     |                                                                |

# اس شارے کے لکھنے والے

| يروفيسرعبدالرحيم قدوائي                                                             | -1  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| اعزازی ڈائرکٹر <sup>خل</sup> یق احمد نظامی مرکز علوم القران مسلم یو نی ورشی علی گڑھ |     |
| sulaim_05@yahoo.co.in                                                               |     |
| ىرِ وفىسرعبيدالله فهد فلاحی                                                         | -۲  |
| شعبهٔ اسلامک اسٹڈیز ،علی گڑھ مسلم یو نی ورشی ،علی گڑھ                               |     |
| falahi.is@amu.ac.in                                                                 |     |
| ىروفىسرم كىسلىم قاسى                                                                | -٣  |
| پ<br>شعبهٔ دینیات (سنّی ) علی گرٔ ه مسلم یونی ورسٹی ،علی گرٔ ه                      |     |
| msaleem196330@gmail.com                                                             |     |
| مولا نا کمال اختر قاسمی ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                        | -~  |
| رکن ادارهٔ تحقیق وتصنیف اسلامی <sup>ع</sup> لی گرژه                                 |     |
| kamalakhtarq@gmail.com                                                              |     |
| مولا نامجرانس فلاحي مدني                                                            | -\$ |
| رکن ادارهٔ تحقیق وتصنیف اسلامی ،علی گڑھ                                             |     |
| anasfalahi@gmail.com                                                                |     |
| محد رضى الاسلام ندوى                                                                | ۲–  |
| صدرادارهٔ تحقیق وتصنیف اسلامی علی گژھ                                               |     |
| mrnadvi@gmail.com                                                                   |     |

## حرف آغاز

# مخنث کےحقوق اوراحکام

محمد رضى الاسلام ندوي نسل انسانی کانشلسل قیامت تک جاری رہے،اس مقصد سے مرداورعورت کی شکل میں دوصنفیں الگ الگ بنائی گئی میں اور ان کے ذمے مخصوص کام سونیے گئے ہیں۔ان کی جسمانی ساخت اور نفسیاتی بناوٹ اس طرح رکھی گئی ہے کہ وہ اپنی مفوّضہ ذمہ داریاں بہ خوبی انجام دے سکیں۔ ان کے اندر ایک دوسرے کی طرف کشش اور میلان ود بعت کیا گیا ہے ،جس کے تحت وہ کیجا ہوتے ہیں اورجنسی تعلق کے نتیجے میں توالد و تناسل کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ دونوں صنفیں جنسی عمل سے بے رغبت نہ ہوں، اس لیے اس میں لذّت رکھی گئی ہے، جس کے حصول کے لیے وہ ایک دوسرے سے قریب ہوتے ہیں۔ ساج کے وضع کردہ قوانین کے مطابق وہ یک جا ہوتے ہیں تو خاندان وجود میں آتا ہے، جنسی عمل کے نتیج میں فطرت اولا د کا تحفہ عطا کرتی ہے، دونوں مل کراس کی برورش و برداخت کرتے ہیں ،رشتے ناتے وجود میں آتے ہیں، اس طرح تدن ترقی یا تا ہے اور سماج کا ہر فرداینے دائرے میں رہتے ہوئے اپنے ذمہ داری ادا کرتا ہے۔ جب سے دنیا وجود میں آئی ہے، یہی نظام فطرت جاری ہے اور جب تک وہ باقی رہے گی،اییا ہی ہوتارہے گا۔قرآن مجید میں اس حقیقت کوان الفاظ میں بیان کیا گیاہے: يَآيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفُس وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوُجَهَا وَبَتَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيْراً وَنِسَآءً (النَّماء:١) ''لوگو! اپنے رب سے ڈرو،جس نے تم کوایک جان سے پیدا کیا اور اسی سے اس کا جوڑا بنایا اور ان دونوں سے بہت مرد وعورت دنیا میں پھیلا دیے۔''

منحرف جنسی رویتے

انسانی تاریخ کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ بعض انسانوں نے جنسی تسکین کے لیے فطرت کے وضع کردہ قوانین سے انحراف کی روش اپنائی ہے۔ وہ صنف مخالف کے بجائے اپنی ہی صنف کے افراد سے جنسی خواہش پوری کرتے تھے۔ایسے افراد کو ہر دور میں نفرت اورحقارت کی نظر سے دیکھا گیا اوران کے مل کومبغوض سمجھا گیا۔ چنانچہانیسویں صدی عیسوی تک دنیا کے تمام ممالک میں اسے قابلِ تعزیرِ جرم سمجھا جاتا تھا۔لیکن پھر حالات بدلے، ہم جنسیت کو قابلِ قبول رجحان کہا جانے لگا اور اسے فطری داعیہ قرار دیتے ہوئے اس کے حق میں تح یکیں چلائی گئی اور قوانین وضع کیے گئے۔ آج دنیا کے تقریباً تمام ممالک میں ہم جنس پرستوں نے خود کومنظم کرلیا ہے، تحریکیں چلارہے ہیں، اپنے حقوق کے کیے آواز بلند کرتے ہیں اور انہیں اپنی حکومتوں سے تسلیم کروا لیا ہے۔ ہم جنسیت کی تحریک کو LGBTQIA+ Movement کا نام دیا گیا ہے۔ اس میں مختلف صنفی تنخصات، جنسی رجحانات اور صنفی احساسات رکھنے والے افراد شامل میں۔ بدرج ذیل الفاظ کامخفّف ہے:

: وه عورت جو دوسري عورت كي طرف جنسي ميلان ركھ\_ Lesbian

: وہ مر دجس کا دوہر ہے مرد کی طرف جنسی میلان ہو۔ Gay

: وہ فرد (خواہ مرد ہو یا عورت) جس کا اپنی صنف کے علاوہ صنف Bi-Sexual

مخالف کی طرف بھی میلان ہو۔

Transgender : وہ مرد جسے پیدائش کے وقت لڑکی سمجھا گیا ایکن بلوغت کے بعد

اس میں مردانہ علامتیں ظاہر ہوئیں ،یا وہ عورت جسے پیدائش کے وقت لڑ کاسمجھا گیا، کین بلوغت کے بعداس میں نسوانی علامتیں

**ظاہر ہوئیں۔** 

: وہ فردجس کی جنس یا جنسی میلان متعین نہ ہواور وہ اپنی پیند سے Oueer

ا نی جنس متعین کر ہے۔

: وه فردجس کی صنف کروموزومس، مارمونز، تولیدی اعضاء اوربیرونی Inter-Sex

مظاہر کے اعتبار سے واضح طور پر متعین نہ ہو۔اس کےجسم میں مردانہ اورز نانہ دونوں شرم گاہیں ہوں۔اسے عام زبان میں مخنّث/ ہجڑا،

کہتے ہیں۔

Asexual : وہ فرد (خواہ مرد ہویا عورت) جس میں صنف بخالف کی طرف جنسی میلان نہ پایا جاتا ہو۔اس میں جنسی خواہش یا تو بالکل نہیں ہوتی ،یا بہت کم یائی جاتی ہے۔

آ زادی کا نام نہاد تصوّ ر

مغرب میں ہم جنسیت کی تحریک کوفروغ ملنے کی بنیادی وجہ وہاں کا تصوّر آزادی ہے۔اہل مغرب کا نظریہ ہے کہ انسان آزاد پیدا ہوا ہے۔اس کے دل میں جو بھی خواہش پیدا ہو،اسے پوری کر لینے کے لیے وہ آزاد ہے۔ یہ آزادی جہاں زندگی کے تمام معاملات میں اسے حاصل ہے، وہیں اس کا دائرہ تسکین جنس کے تمام طریقوں کو بھی محیط ہے۔کوئی بھی فردجنسی تسکین کے لیے صنف بخالف کا مختاج نہیں۔مردمرد سے جنسی خواہش پوری کرسکتا ہے اور عورت عورت سے۔نکاح کا انعقاد اور خاندان کی تشکیل ان کے نزدیک بے معنی ہے۔ لڑکا اور لڑکی نکاح سے قبل جس سے چاہیں جنسی تعلق قائم کر سکتے ہیں اور نکاح کے بعد اپنے پارٹنر پر اکتفا کرنا ضروری نہیں۔ اس تصوّر نے خاندان کے ادارے کو بری طرح شکست و ریخت سے دوچار کیا ہے اور انسانوں کو جانوروں سے بھی نچلے درجے میں گرا دیا ہے۔اس لیے کہ جانورتو کم از کم فطری طور پر جانوروں سے بھی نجلے درجے میں گرا دیا ہے۔اس لیے کہ جانورتو کم از کم فطری طور پر وہ اپنی ہی صنف سے جنسی پیاس بجھانے کے لیے آزاد ہے۔

مزید خرابی بیہ ہوئی کہ اہل مغرب نے منحرف جنسی رویوں کو فطرت سے ہم آ ہنگ قرار دیا۔ان کے نزدیک کوئی مرد دوسرے مرد کی طرف یا کوئی عورت دوسری عورت کی طرف جنسی کشش محسوس کرتی ہے تو یہ معمول سے ہٹ کر (Abnormal) نہیں ہے ، بلکہ ان کا فطری داعیہ ہے ، جس کی تعمیل کا انہیں حق ہے۔آ زادی کی لے یہاں تک بڑھی کہ اگر کوئی فر دمردانہ جنسی اعضار کھتا ہے ، لیکن اپنے اندرونی احساسات کی بنا پر اپنے آپ کوعورت محسوس کرتا ہے تو ان کے نزدیک اسے حق ہے کہ وہ دواؤں اور جراحی عمل آپ کوغورت محسوس کرتا ہے تو ان کے نزدیک اسے حق ہے کہ وہ دواؤں اور جراحی عمل نسوانی کے ذریعے خود کوغورت کے روپ میں ڈھال لے۔ اسی طرح کوئی عورت مکمل نسوانی اعضاء کونا کرے اندرونی احساسات اسے مرد بتاتے ہیں تو وہ نسوانی اعضاء نکلوا دینے اور مردانہ اعضاء لگوا لینے کاحق رکھتی ہے۔

اس موضوع کومحدود کرتے ہوئے اس مقالے میں صرف Inter-Sex کے بارے میں جث کی جائے گی کہ اس گروہ کی بارے میں اسلام کا نقط ُ نظر کیا ہے؟ اس نے موجودہ صورتِ حال کیا ہے؟ اور اس کے بارے میں اسلام کا نقط ُ نظر کیا ہے؟ اس نے انہیں کیا حقوق دیے ہیں؟ اور ان کے بارے میں کیا احکام بیان کیے ہیں؟

## مخنثوں کی موجودہ صورت حال

مختوں کو ہر زمانے میں غیر انسانی رویوں کا سامنا کرنا پڑا ہے اور ان کے ساتھ امتیازی سلوک روار کھا گیا ہے۔ بڑھ غیر ہند و پاک میں ان کی بے عیشی بڑھ کر ہے۔ موجودہ زمانے میں بھی اس میں کوئی فرق نہیں آیا ہے۔ والدین انہیں گھر سے نکال دیتے ہیں ، اسکولوں میں انہیں داخلہ نہیں دیا جاتا ، جس کی وجہ سے وہ تعلیم سے محروم رہتے ہیں ، ملازمت کے مواقع انہیں حاصل نہیں ، ساج میں انہیں کوئی عزت نہیں ملتی ، انہیں دیکھ کر عام لوگ بنتے اور پھیلیاں کستے ہیں ۔ سماج کا بیرویّہ انہیں دَر دَر کی ٹھوکریں کھانے اور گداگری پر مجبور کر دیتا ہے، چنانچہ وہ شاہ را ہوں پر بھیک ما نگتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ گداگری پر مجبود کر ختفوں نے انجمنیں قائم کرلی ہیں ، جن کے ذریعے وہ اپنی فلاح و بہود کے مختف کام انجام دیتے ہیں ۔ انہیں رقص وسرود کی تعلیم دی جاتی ہے۔ وہ لباس اور چپل ڈھال عورتوں کے اختیار کر لیتے ہیں ۔ ان میں سے بعض جنسی مزدور (Sex Worker) بن جاتے ہیں ۔ وہ مختف جرائم کا بھی ارتکاب کرنے لگتے ہیں ۔ بعض نارمل لوگ اپنی مرضی جاتے ہیں اور بعض کوز بردسی خصی کر کے شامل کرلیا جاتا ہے۔ جاس گروہ میں شامل ہو جاتے ہیں اور بعض کوز بردسی خصی کر کے شامل کرلیا جاتا ہے۔ بیاس گروہ میں شامل ہو جاتے ہیں اور بعض کوز بردسی خصی کر کے شامل کرلیا جاتا ہے۔ بیاس گروہ میں شامل ہو جاتے ہیں اور بعض کوز بردسی خصی کر کے شامل کرلیا جاتا ہے۔ ہیں مورد کے ہیں اور بعض کوز بردسی خصی کر کے شامل کرلیا جاتا ہے۔ ہیں اور بعض کوز بردسی خصی کر کے شامل کرلیا جاتا ہے۔ ہی اور بعض کوز بردسی خصی کر کے شامل کرلیا جاتا ہے۔

ہندوستانی عدلیہ نے +LGBTQIA میں شامل افراد کو ان کی حالت ِ زار سے نکا لئے، انہیں بنیادی انسانی حقوق سے بہرہ ور کرنے اور زندگی کی مین اسٹریم میں لانے کے لیے بعض فیصلے کیے ہیں اور پارلیمنٹ نے قوانین بنائے ہیں۔ ان کی طرف مخضر اشارہ کردینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

سے میں سپریم کورٹ نے NALSA vs Union of India کے فیصلے میں اسپریم کورٹ دیا تھا کہ وہ اپنی صنف کا تعیّن معروف روایتی صنفوں (مرداورعورت) سے

ہٹ کر کرسکتا ہے۔اس کے لیے اس نے تیسری جنس (Third Gender) کی اصطلاح استعال کی تھی۔ سپریم کورٹ نے ایسے لوگوں کے لیے آزادی، مساوات اور زندگی کے بنیادی حقوق کی صفانت دی تھی۔

اس فیصلے کے بعد ۲۰۱۷ء میں پارلیمنٹ نے Transgender Person منظور کیا، جس میں ایسے افراد کے حقوق کو قانونی تحفظ (Protection of Rights) Act منظور کیا، جس میں ایسے افراد کے حقوق کو قانونی تحفظ فراہم کیا اور انہیں صحت، تعلیم اور ملازمت کی سہولیات فراہم کیں ۔اس کے نتیج میں گئی ریاستوں میں انہیں ریز رویش دیا گیا۔

کا ۲۰۱۰ء میں سپریم کورٹ نے نوتیج سنگھ جو ہرکیس میں فیصلہ سناتے ہوئے ہر فرد کے لیے Sexual Privacy کا حق تسلیم کیا اور ہم جنسیت کو جواز فراہم کیا، جسے پہلے دفعہ ۲۳۷ کے تحت قابل تعزیر جرم قرار دیا گیا تھا۔البتہ اب بھی ہم جنس پرستوں کی شادی کوتسلیم نہیں کیا گیا ہے اور انہیں کسی بچے کو گود لینے کا حق نہیں دیا گیا ہے لے

اسلام كانقطهُ نظر

اسلام انسانی زندگی کے تمام مسائل کوحل کرتا ہے۔ مختوں کے مسئلے پر اس کی کی اسلام انسانی زندگی کے تمام مسائل کوحل کرتا ہے۔ مختوں احکام بیان کیے ہیں۔ کی اصولی تعلیمات سے رہ نمائی ملتی ہے اور فقہانے ان کے شرعی احکام بیان کیے ہیں۔ ذیل میں ان کا تذکرہ کیا جاتا ہے:

الله نے صرف دوجنسیں بنائی ہیں

الله تعالی نے کا ئنات کوزوجیت کے قانون (Law of Sex) پرتخلیق کیا ہے۔ اس نے چیزوں کو جوڑوں کی شکل میں بنایا ہے اور ان میں فعل و انفعال کی صلاحیتیں ودیعت کی ہیں، جن کے ذریعے مختلف تر کیبات وجود میں آتی ہیں۔اس حقیقت کو قرآن مجید میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے:

وَمِن كُلِّ شَیْءِ خَلَقُنَا ذَوْجَیْنِ لَعَلَّکُمْ تَذَكَّرُوُنَ (الذاریات:۴۹) ''اور ہر چیز کے ہم نے جوڑے بنائے ہیں۔شاید کہتم ان سے سبق لو۔'' اس قانون ِ زوجیت کا مشاہدہ ہم اپنی آنکھوں سے حیوانات اور نباتات میں بہ خوبی کرتے ہیں۔ان میں نراور مادہ کے اتصال سے بچے پیدا ہوتے اور پھل وجود میں آتے ہیں۔اس طرح نسل درنسل سلسلہ چلتا رہتا ہے۔ یہی قانون اللّٰہ تعالیٰ نے انسانوں میں بھی جاری کیا ہے۔ارشاد ہے:

> وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوُجَيُنِ الْذَّكَرَ وَالْأُنشَى (النِّمِ:٢٥) ''اوريه كهاس نے نراور مادہ كاجوڑا پيدا كيا۔''

سوره القيامه مين تهورًى تفصيل تے خليق كمراحل بيان كرتے موئ فرمايا كيا ہے: الله مَا كُور مايا كيا ہے:

فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيُنِ الذَّكَرَ وَالْأُنشَى (آيات: ٣٩-٣٩)

فیجعل مِنه الزوجینِ الله حدوالانتی (ایات ۱۹۷۶)

"کیا وہ ایک حقیر پانی کا نطفہ نہ تھا، جو (رقم مادر میں) ٹیکایا جاتا ہے؟
پھر وہ ایک لوتھڑا بنا ، پھر اللہ نے اس کا جسم بنایا اور اس کے اعضاء درست کیے، پھراس سے مرداور عورت کی دو قسمیں بنائیں۔'

اس سے واضح ہوتا ہے کہ اسلامی نقطہ نظر سے صرف دوجنسیں ہیں: مرد اور عورت ۔ تیسری جنس (Third Gender) کا وجود نہیں ۔ بعض لوگوں میں مردانہ اور زنانہ، دونوں کی علامات پائی جاتی ہیں، جوان کے جسموں میں پوشیدہ ہوتی ہیں ۔ طبی معاینہ کے ذریعے ان کی جنس کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے۔

# مخنث کون ہے؟

انسانوں میں بعض افراد ایسے پائے جاتے ہیں جن میں مردانہ اورزنانہ دونوں خصوصیات موجود ہوتی ہیں ۔ انہیں مخنث کہا جاتا ہے۔ اس کا مادہ 'حث ہے، جس کے معنیٰ ہیں: نرم اور ڈھیلا ہونا۔ کہا جاتا ہے: خَسَشُتُ الشَّيُّءَ فَتَحَسَّتُ'' میں نے اس چیز کوموڑ اتو وہ مڑگئی۔'' میں

اس کی اصطلاحی تعریف یہ کی گئی ہے:

من له آلتا الرّجال و النساء ، أو من ليس له منهما أصلاً ، و له ثقب يخرج منه البول سِ

'' وه مخض جس میں مردوں اور عور توں ، دونوں کی شرم گاہیں ہوں ، یا وہ

شخص جس میں دونوں شرم گاہوں میں سے کوئی نہ ہو، بس ایک سوراخ ہو، جس سے پیشاب خارج ہوتا ہو۔''

مخنث کے لیے عربی زبان میں خفتیٰ کا لفظ مستعمل ہے۔اس کی دونشمیں کی گئ ہیں:(۱)خنثیٰ غیرمشکل (۲)خنثیٰ مشکل۔

خنثي غيرمشكل

اس سے مراد وہ تخص ہے جس میں اگر چہ مردانہ اور زنانہ دونوں خصوصیات پائی جائیں ،لیکن دونوں میں سے کسی ایک کی علامات نمایاں ہوں۔ اس بنا پر اسے مردیا عورت قرار دینا مشکل نہ ہو۔ اس صورت میں اسے مرد مانا جائے گا، جس میں ایک زائد مردانہ خلقت ہے۔ تمام فقہی زنانہ خلقت ہے۔ تمام فقہی احکام میں اس کے ساتھ مردیا عورت کی حیثیت سے معاملہ کیا جائے گا۔

صنف مخالف کی مشابہت اختیار کرنا جائز نہیں

اسلامی شریعت میں کسی صنف کے لیے جائز نہیں کہ وہ دوسری صنف کی مشابہت اختیار کرے۔ نہ مر دول کواس کی اجازت ہے کہ وہ عورتوں کے لباس پہنیں، ان کی جال ڈھال اختیار کریں اور ان کی جیسی شکل بنائیں اور نہ عورتوں کے لیے جائز ہے کہ وہ مردول کی مشابہت اختیار کریں اور ان کے جیسا بننے کی کوشش کریں۔احادیث میں اس سلسلے میں سخت تنبیہات ملتی ہیں۔حضرت عبداللہ بن عباس میں سکتے ہیں: لَعَنَ دسولُ اللّهِ عَلَيْتُ اللّهُ مَنَ اللّهُ عِنَ اللّهِ جال بالنّسَاءِ و

المُتَشَبّهاتِ مِنَ النّساءِ بالرِّجال سي

مشابہت کی ایک صورت لباس ہے۔مرد کا لباس عورت کے لباس سے مختلف ہونا چاہیے۔مرد عورت مرد کا لباس زیب ہونا چاہیے۔مرد عورت مرد کا لباس زیب تن کرے تو ولی دکھائی دے گی۔اسی لیے حدیث میں لباس کے ذریعے صنف مخالف کی مشابہت اختیار کرنے کی ممانعت آئی ہے۔ حضرت ابو ہریرہؓ بیان کرتے ہیں:

لَعَنَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ الرَّجُلَ يَلبَسُ لِبُسَةَ المَوْأَةِ، وَ المَوْأَةَ تَلبَسُ لِبُسَةَ المَوْأَةِ، وَ المَوْأَةَ تَلبَسُ لِبُسَةَ الرَّجُلِ هِ

'' رسول التُولِيَّ فَ اس مرد پرلعت بَصِجی ہے جوعورت جیبا لباس
استعال کرے اور اس عورت پرلعت بھیجی ہے جومرد جیسے کپڑے ہینے۔'
حضرت عبد اللّٰد بن عمرؓ سے مروی ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللّٰولِیَّ فَ فَ
ان لوگوں کا تذکرہ کیا جوروزِ قیامت جنت میں نہ جاسکیں گے اور جن کی طرف اللّٰد تعالیٰ
کی نگاہِ کرم نہ ہوگی۔ ان میں سے ایک وہ عورت ہوگی جومردوں کی مشابہت اختیار
کرے۔(المَدُ أَةُ المُتَرَجِّلَةُ المُتَشَبِّهَةُ بالرِّجَالِ ) آ

ہاتھوں اور پیروں میں مہندی کا اُستعال عُموماً خواتین کرتی ہیں۔ عام حالات میں کوئی مرداسے استعال کر بے تو اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ وہ ان جیسا بننے کی کوشش کرر ہا ہے۔اس لیے اس سے منع کیا گیا ہے۔حضرت انسٹی بیان کرتے ہیں:

نَهَى النَّبِيُّ عَلَيْكُ أَنُ يَّتَزَعُفَرَ الرَّجُلُ \_ كَ

'' نبی ﷺ نے مرد کوزعفرانی رنگ کا استعال کرنے سے منع کیا ہے۔''

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ خنثی غیر مشکل میں اگر مردانہ علا مات نمایاں ہوں تو اس کے لیے عورتوں کا لباس پہننا اور زنانہ چال ڈھال اختیار کرنا جائز نہ ہوگا۔ اسی طرح اگر اس میں نسوانی علامات نمایاں ہوں تو اس کے لیے مرد جبیبا بننے کی کوشش کرنا اور اس کا اظہار کرنا حرام ہوگا۔

خنثنا مشكل

اس سے مراد وہ شخص ہے جس میں مردانہ یازنانہ علامتیں نمایاں نہ ہوں ، اس بنا پراس کا مرد یا عورت ہونا متعیّن نہ ہو۔اس کی دونسمیں ہیں:(۱) وہ شخص جس میں مرد اور عورت دونوں کی شرم گاہیں ہوں اور مردانہ اور زنانہ دونوں علامتیں پائی جائیں۔
(۲) وہ شخص جس میں کوئی شرم گاہ نہ ہو،صرف ایک سوراخ ہو، جس سے پیشاب نکاتا ہو۔

خنثیٰ کی جنس کی تعیین بلوغت سے قبل

تمام فقہا کا اس پراتفاق ہے کہ خنثیٰ کی جنس کی تعیین بییثاب کرنے کے طریقے

ال مخنث کے حقوق اورا دکام

سے ہوگی۔ اگر پیشاب مردانہ شرم گاہ سے نکے تو اسے لڑکا اور اگر زنانہ شرم گاہ سے نکے تو لڑکی مانا جائے گا۔ اس سلسلے میں ایک حدیث حضرت ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ نبی اللہ سے سوال کیا گیا:''ایک بچہ پیدا ہوا ہے، جس کی مرد اور عورت دونوں کی شرم گاہیں ہیں۔تقسیم وراثت کے وقت اسے مرد مانا جائے گایا عورت؟'' آپؓ نے فرمایا:

يُورَّثُ مِنْ حَيْثُ يَبُولُ \_ 4

''جس عضو سے اس کا بیشاب نکلتا ہے اس کے اعتبار سے اسے مردیا عورت مانا جائے گا۔''

اگر پییثاب کا نکلنا دونوں شرم گاہوں سے ہوتو جس سے پہلے پیشاب نکلے اس کا اعتبار ہوگا۔ یہ قول حضرت علی بن ابی طالب محضرت معاویہ بن ابی سفیان محضرت سعید بن المسیب اور حضرت جابر بن زیر وغیرہ سے مروی ہے۔ اگر دونوں اعضا سے نکلے تو بعض فقہانے کشرت کا اعتبار کیا ہے، لیمنی جس راستے سے پیشاب زیادہ نکلے اس لحاظ سے اسے لڑکا مالڑکی مانا جائے گا۔ 9۔

بعدِ بلوغت جنس خنثیٰ کی تعیین

خنٹیٰ کی جنس کی تعیین بلوغت کے بعد آسان ہے۔ اگر اس کی ڈاڑھی نکل آئے ،یا اسے احتلام ہواور اس کی مردانہ شرم گاہ سے منی نکلے ،یا وہ عورتوں کی طرف میلان رکھتا ہوتو اسے مرد قرار دیا جائے گا اور اگر اس کے پیتان نکل آئیں ،یا چیش آنے گے ،یا وہ مردوں کی طرف میلان رکھتا ہوتو اسے عورت مانا جائے گا۔

خنثیٰ مشکل کےاحکام

جس مخنث کی جنس کی تعیین نہ ہو سکے اس کے ساتھ کیسا معاملہ کیا جائے گا؟ کتب فقہ میں اس سلسلے کے تفصیلی احکام بیان کیے گئے ہیں۔علامہ سیوطیؓ نے فرمایا ہے: ''فقہ میں جب خنتیٰ کامطلق ذکر کیا جاتا ہے تو اس سے مراد خنتیٰ مشکل ہی ہوتا ہے۔ اِ فقہ میں خنتیٰ مشکل کے جواحکام بیان کیے گئے ہیں ان میں احتیاط کا پہلوملحوظ رکھا گیا ہے، یعنی اسے پوری احتیاط کے ساتھ مردیا عورت قرار دیا جائے گا۔اس سلسلے میں کتب فقہ میں جواحکام بیان کیے گئے ہیں ان کا خلاصہ ذیل میں درج کیا جاتا ہے:

استرعورت کے معاملے میں احناف، مالکیہ اور شوافع کے نزدیک خنثی مشکل کے ساتھ عورت جیسا معاملہ کیا جائے گا، جب کہ حنابلہ کے نزدیک اسے مرد سمجھا جائے گا اور مرد کا ستر اس پر لازم کیا جائے گا۔

کے خنتی مشکل کا اذان دینا درست نہیں۔اس لیے کہاس کا مرد ہونا قطعی نہیں۔ اورعورت کواذان دینے کی اجازت نہیں۔

سے خنثی مشکل کی امامت مردوں کی جماعت کے لیے فقہا کے نزدیک درست نہیں، اس لیے کہ اس کی انوثت کا احتمال ہے۔ (امام احمدؓ سے ایک قول بیمروی ہے کہ اگر وہ حافظ قران ہوتو وہ تراوت کے میں مردوں کی جماعت کی امامت کرسکتا ہے۔ )البتہ خواتین کی جماعت کے لیے اس کی امامت ہوسکتی ہے ۔اس صورت میں وہ صف سے آگے کھڑا ہوگا یااس کے درمیان میں،اس سلسلے میں دونوں رائیں دی گئی ہیں۔

میں مناسک بھی انجام دہی میں خنتی مشکل کے ساتھ عورت جیسا معاملہ کیا جائے گا۔ وہ سلا ہوا کیڑا بہنے گا۔ طواف میں رمل (تیز دوڑنا)، اضطباع (دایاں کندھا کھلا رکھنا) اورصفا ومروہ کے درمیان تیز چلنے کے احکام اس سے متعلق نہیں۔

۵ خنٹی مشکل کسی غیر محرم مرد یا عورت کے ساتھ تنہائی میں نہیں رہے گا۔اس طرح کسی محرم مرد کے بغیر سفزنہیں کرے گا۔

۲ کیخنتی مشکل کو نکاح کاحق ہے۔اس کا میلان مردوں کی طرف ہوتو کسی مرد سے اورعورتوں کی طرف ہوتو کسی عورت سے اس کا نکاح کر وایا جاسکتا ہے۔

ے۔اگرخنثی مشکل کا دودھ اتر آئے اور کوئی بچہ اسے پی لے تو اس سے حرمت ثابت نہیں ہوگی ،اس لیے کہ اس کاعورت ہونامتحق نہیں ۔

۸۔گواہی کے معاملے میں خنثی مشکل کوعورت مانا جائے گا۔ چنانچہ حدود کے علاوہ دیگر معاملات میں ایک مرداور ایک عورت کے ساتھ اس کی گواہی قبول کی جائے گی۔ ۹ے خنثیٰ مشکل کوکوئی قتل کر دیتو اس سے قصاص لیا جائے گا ،خواہ قتل کرنے۔

والامرد ہو یاعورت ۔

۱۰خنتیٰ مشکل کی دیت مرد کی دیت کا نصف اورعورت کی دیت کا نصف ہوگی۔ بعض فقہا کے نزدیک دیت کے معاملے میں اسے عورت کی حیثیت دی جائے گی۔ ااخنتیٰ مشکل کا ختنہ کیا جائے گا۔

الے خنتی مشکل کے لیے ریشم کا لباس پہننا اور سونے چاندی کے زیورات استعال کرنا جائز نہیں۔اس لیے کہ یہ چیزیں مردول کے لیے حرام ہیں اور اس کا معاملہ مشتبہ ہے۔

ساا خنتی مشکل کا انقال ہوجائے تواگروہ بچہ ہے تو عنسل دیا جائے گا اور بڑا ہے تو تعمیم پراکتفا کیا جائے گا۔اسے پانچ کپڑول کا گفن دیا جائے گا، جیسے عورت کو دیا جاتا ہے۔

سمجم پراکتفا کیا جائے گا۔اسے پانچ کپڑول کا گفن دیا جائے گا، جیسے عورت کو دیا جاتا ہے۔

سمجم پراکتفا کیا جائے گا۔اسے بی خنتی مشکل کا حصہ مرد کا نصف اور عورت کا نصف ہوگا۔ بعض فقہا کے نزدیک اس کی وراثت عورت کے برابر ہوگی۔ لا

الله کی تخلیق میں تبدیلی حرام ہے

اللہ تعالیٰ نے انسان (خواہ وہ مرد ہو یاعورت) کی جوساخت بنائی ہے اس میں کسی طرح کی تبدیلی کرنا حرام ہے۔قرآن مجید کی رؤسے پیشیطان کا حربہ ہے کہ وہ انسانوں کواللہ تعالیٰ کی خلقت میں تبدیلی کرنے پراکسا تاہے:

وَلُاضِـلَّنَّهُمُ وَلُأُمَنِّينَّهُمُ وَلَآمُرَنَّهُمُ فَلَيُسِّكُنَّ آذَانَ الَّانُعَامِ وَلَآمُرَنَّهُمُ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلُقَ اللَّهِ، وَمَنُ يَّتَّخِذِ الشَّيُطٰنَ وَلِيَّا مِّن دُوُنِ اللَّهِ فَقَدُ خَسرَ خُسُرَاناً مُّبِيُناً (النماء:١١٩)

'' میں ضرور انہیں بہکاؤں گا، انہیں آرزوؤں میں الجھا دوں گا، انہیں حکم دوں گا، چنانچہ وہ جانوروں کے کان پھاڑیں گے اور انہیں حکم دوں گا، چنانچہ وہ خدائی ساخت میں تبدیلی کریں گے ۔اور جس نے بھی شیطان کواللہ کے بجائے اپناولی وسر پرست بنالیاوہ کھلے نقصان میں پڑ گیا۔'' خدائی ساخت میں تبدیلی سے کیا مراد ہے؟ مولانا سید ابوالاعلی مودود کی (۹۷۹ء)

نے اس کی عمدہ وضاحت کی ہے۔ لکھتے ہیں:

''خدائی ساخت میں ردّ و بدل کا مطلب اشیاء کی پیدائشی بناوٹ میں ردّ و بدل کرنانہیں ہے۔ اگر اس کا پیہ مطلب لیا جائے تب تو پوری انسانی تہذیب ہی شیطان کے اغوا کا نتیجہ قرار پائے گی۔اس لیے کہ تہذیب تو نام ہی ان تصرفات کا ہے جوانسان خداکی بنائی ہوئی چیزوں میں کرتا ہے۔
دراصل اس جگہ جس ردّوبدل کوشیطانی فعل قرار دیا گیا ہے وہ یہ ہے کہ
انسان کسی چیز سے وہ کام لے جس کے لیے خدا نے اسے پیدائہیں کیا
ہے اور کسی چیز سے وہ کام نہ لے جس کے لیے خدا نے اسے پیدائہیں کیا
ہے۔ بہ الفاظ دیگر وہ تمام افعال جوانسان اپنی اور اشیاء کی فطرت کے
خلاف کرتا ہے اور وہ تمام صورتیں جو وہ منشائے فطرت سے گریز کے
نظاف کرتا ہے اور وہ تمام صورتیں جو وہ منشائے فطرت سے گریز کے
نتیجہ ہیں، مثلاً عمل قوم لوط، ضبط ولا دت، رہبانیت، برہم چرج، مردول
اور عورتوں کو بانجھ بنانا، مردول کو خواجہ سرا بنانا، عورتوں کوان خدمات سے
مخرف کرنا جو فطرت نے ان کے سپر دکی ہیں اور انہیں تمدن کے ان
شعبوں میں گھیٹ لانا جن کے لیے مرد پیدا کیا گیا ہے، یہ اور اس طرح
کے دوسرے بے شارافعال، جو شیطان کے شاگر د دنیا میں کر رہے ہیں،
دراصل یہ معنیٰ رکھتے ہیں کہ یہ لوگ خالق کا نئات کے تھہرائے ہوئے
قوانین کو فلط ہجھتے ہیں اور ان میں اصلاح فرمانا چاہتے ہیں۔' کا

حدیث میں خدائی ساخت میں تبدیلی کی بعض مثالیں بیان کی گئی ہیں۔

حضرت عبدالله بن مسعودٌ سے روایت ہے:

لَعَنَ اللّه الْوَاشِمَاتِ وَالمُستَوشِمَاتِ وَ المُتنَمِّصَاتِ وَ المُتنَمِّصَاتِ وَ المُتنَمِّصَاتِ وَ المُتَفَلِّجَاتِ لِلحُسُنِ المُغَيَّراتِ خَلْقَ اللّه تَعَالَىٰ، مَا لِي لا ألعَنُ مَن المُتَفَلِّجَاتِ لِلحُسُنِ المُغَيَّراتِ خَلْقَ اللّه يَعَالَىٰ الله عَلَيْكُ وَ اللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْكُ وَ اللّه وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْكُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

جب جسم میں کی جانے والی اتنی معمولی تبدیلیوں کو تغییر خلق اللہ سے تعبیر کیا گیا ہے اور انہیں حرام کھہرایا گیا ہے تو آپریشن کے ذریعے کسی مرد کاعورت بننے کی کوشش کرنا، یا کسی عورت کا مرد بننے کی کوشش کرنا کیوں کر جائز ہوسکتا ہے؟!

مردانہ جنسی اعضا میں خصیے (Testes) بھی ہیں۔ اگر انہیں نکاوا دیا جائے تو مرد
کی جنسی قوت ختم ہو جاتی ہے۔ کسی مرد کا اپنی جنس تبدیل کرنے کے شوق میں آپریش کروا کے
انہیں نکلوا دینا شرعی نقطۂ نظر سے حرام ہے۔ حضرت عثمان بن مظعول ٹیر بہت زیادہ زہد کا
غلبہ تھا۔ انہوں نے رسول اللّٰ اللّٰ اللّٰه الللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه الللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه الللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه اللّٰه الللّٰه اللّٰه الللّٰه اللّٰه الل

رَدَّ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى عُثمَانَ بِنِ مَظعُونَ التَّبَتُّلَ ، وَ لَو أَذِنَ لَهُ لَاخْتَصَينَا . ١٩/٨

اصلاحی آپریشن جائز ہے

البتہ آپریشن کی بعض صورتیں جواز کے دائرے میں آتی ہیں۔ مثال کے طور پر بعض لڑکیوں میں تولیدی نظام (Reproductive System) مکمل ہوتا ہے، لیکن جنسی اعضا میں معمولی نقص ہوتا ہے۔ سرجری کے ذریعے اس نقص کو دؤ رکر کے انہیں ماں بننے کے قابل بنایا جاسکتا ہے۔

بعض اوقات بچ کی پیدائش کے بعد ظاہری علامات دیکھ کر والدین غلط رائے قائم کر لیتے ہیں، بلوغت کے بعداصل حقیقت سامنے آتی ہے۔خنثیٰ مشکل کی جنس کا صحیح تعین طبی معاینہ اور ضروری ٹیسٹوں (کروموز وم ٹیسٹ ، ہارمون ٹیسٹ اور DNA ٹیٹ وغیرہ) کے ذریعے کیا جاسکتا ہے۔ جن مختوں میں مردانہ اورزنانہ دونوں شرم گاہیں ہوں اوران میں سے ایک کارآ مداور دوسری ناکارہ ہوتو سرجری کے ذریعے ناکارہ شرم گاہ کو نکالا جاسکتا ہے۔ بعض بچوں کی شرم گاہیں جسم کے اندر چھپی ہوتی ہیں۔ آپریشن کر کے انہیں باہر نکالا جاسکتا ہے۔ لڑکوں اورلڑ کیوں کے جسم میں بعض رسیلات (Hormones) کی کمی یازیادتی کی وجہ سے ان کے جنسی اعضا میں کچھفض پیدا ہوجا تا ہے، یا وہ ناممل رہ جاتے ہیں۔ سرجری کے ذریعے ان کے نقص کو دؤر کیا جاسکتا ہے اور وہ مکمل مرد اور عورت بن کر زندگی گزار سکتے ہیں۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا مذکورہ صورتوں میں کیا جانے والا جراحی عمل تغییر خلق اللہ میں نہیں آتا ؟ اس کا جواب ہے ہے کہ اعضائے جسم کو درست کرنے اور انہیں ان کا مفقہ ضہ کام انجام دینے کے قابل بنانے کے لیے کیا جانے والا جراحی عمل (Surgical Procedures مفقہ ضہ کام انجام دینے کے قابل بنانے کے لیے کیا جانے والا جراحی عمل کے طور پر اللہ عن بیس ہے۔ مثال کے طور پر بعض بچوں کے ہوئے (Cleft Palate) اور تالو (Cleft Palate) پیدائتی طور پر کٹے ہوئے ہوتے ہیں،جس کی وجہ سے وہ صحیح طریقے سے بول نہیں پاتے اور کھانے پینے میں بھی انہیں وہ اچھی طرح بات چیت کرنے اور کھانے پینے کے دشواری ہوتی ہے۔ سرجری کے نتیج میں وہ اچھی طرح بات چیت کرنے اور کھانے پینے کے والی ہوجاتے ہیں۔ اس طرح جنسی اعضا میں پائے جانے والے نقص یا عیب کو دؤ رکر کے مرداور عورت کو نارمل زندگی گزارنے کے قابل بنایا جاسکتا ہے۔

# نفساتی بیار یون کا علاج کیا جائے

ہوت ہی بیاریاں جسمانی ہوتی ہیں تو بہت ہی نفسیاتی ۔ نفسیاتی بیاریوں کے شکار افراد جسمانی طور پرٹھیک ٹھاک ہوتے ہیں، ان کے اعضائے جسم میں کوئی نقص یا خامی نہیں ہوتی، لیکن نفسیاتی طور پر وہ بہت زیادہ پریشان ، ذبنی الجھنوں کے شکار اور اندیشہ ہائے دؤر دراز میں مبتلار ہتے ہیں۔ بسااوقات بینفسیاتی بیاریاں جسمانی بیاریوں کے مقابلے میں زیادہ خطرناک ہوتی ہیں۔آدمی کا چین وسکون غارت ہوجاتا ہے اور وہ الٹی سیرھی حرکتیں کرنے لگتا ہے۔ نفسیاتی بیاریوں میں سے ایک Gender Dysphoria ہے۔ اس

یماری میں بچے خود کواس صنف سے مختلف سبچھنے لگتے ہیں جوان کی اصل صنف ہوتی ہے۔ لڑکا خود کولڑ کی سبچھنے لگتا ہے اور لڑکی خود کولڑ کا ۔ LGBT کے علم برداراس کو معمول کا روتیہ (Normal) قرار دیتے ہیں ۔وہ کہتے ہیں کہ انسان کو اپنے اندرونی احساسات کے مطابق اپنی جنس تبدیل کرالینے کاحق ہے۔

اسلامی نقطہ نظر سے بیہ جائز نہیں ہے کہ کوئی شخص محض اپنے اندرونی احساسات کے مطابق اپنے آپ کو ڈھال لے۔ وہ مردانہ یا زنانہ انداز میں گفتگو کرنے گے، اپنا لباس یا جال ڈھال تبدیل کرلے ، یا سرجری کے ذریعے اپنی جنس بدلوالے ، بلکہ اسے چاہیے کہ اللہ کی بنائی ہوئی جنس اور اس کے عطا کردہ اعضا کے مطابق اپنے احساسات کو ڈھالنے کی کوشش کرے۔ جس طرح دیگر نفسیاتی بیاریوں کا علاج کروایا جاتا ہے ، اسی طرح جنس سے متعلق کوئی نفسیاتی بیاری لاحق ہوجائے تو کسی ماہر نفسیات سے رجوع کرنا چاہیے اور اس کے مشوروں اور بتائی ہوئی تدابیر پڑمل کر کے اس بیاری سے نجات پانے کی کوشش کرنی جا ہے۔

# مخنث عزت واحتر ام اورساجی مساوات کے مستحق ہیں

مخنثوں کا سب سے بڑا مسکہ یہ ہے کہ آئیس سائ میں عزت واحترام کی نگاہ سے نہیں دیکھا جاتا۔ وہ اچھوت بن کر رہتے ہیں ۔عام انسان ان سے میل جول اور رابطہ نہیں رکھتے ، بلکہ آئیس اپنے سے حقیر سجھتے اور ان کا مذاق اڑاتے ہیں۔ یہ رویّہ اسلامی نقطۂ نظر سے درست نہیں ہے۔ اسلام نے تمام انسانوں کو، جو آدم وحوّا کی نسل سے ہیں، بکسال حیثیت دی ہے ۔سورہ حجرات میں تمام انسانوں کو مخاطب کر کے صراحت کی گئی ہے کہ تمہارا پیدا کرنے والا ایک ہے، تمہارا مادّہ پیدائش اور طریقۂ پیدائش ایک ہے اور تمہاری اصل ایک ہے، کیوں کہ ایک ہی مرد اورعورت سے تمہاری پوری نوع وجود میں آئی ہے، اس لیے تمہارے درمیان اورخی نیج کی کوئی بنیا دنییں ہے۔اگر فضیلت اور برتری کی کوئی بنیا دہیں ہے۔اگر فضیلت اور برتری کی کوئی بنیا دہیں ہے۔اگر فضیلت اور برتری کی کوئی بنیا دہیں ہے۔اگر فضیلت اور برتری کی کوئی بنیا دہوسکتی ہے تو وہ اخلاقی فضیلت ہے۔اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُرَمَكُمُ عِندَ اللَّهِ أَتَقَكُمُ (الحِرات:١٣)

''لوگو! ہم نے تم کوایک مرد اور ایک عورت سے پیدا کیا اور پھر تمہاری قومیں اور برادریاں بنا دیں، تا کہ تم ایک دوسرے کو پہچانو۔ در حقیقت اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو تمہارے اندر سب سے زیادہ پر ہیزگارہے۔'

الله كے رسول اللہ كا ارشاد ہے:

النَّاسُ كُلَّهُمُ بَنُو آدَمَ ، وَ خُلِقَ آدَمُ مِنْ تُرَابِ . ١ هِل

'' تمام انسان آ دم کی اولا دہیں اور آ دم ٹی سے بنائے گئے تھے۔''

قرآن مجید میں تاکید کی گئی ہے کہ کوئی کسی کا مذاق نداڑائے ،نہ طنز وتعریض

### كرے اور نہ برے القاب سے يكارے:

يٓأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا يَسُخَرُ قَومٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوْا خَيُراً مِّنُهُمُ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِّسَآءٍ عَسَى أَن يَكُنَّ خَيُراً مِّنُهُنَّ وَلَا تَلْمِزُوۤا أَنْفُسَكُمُ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ (الْحِرات: ١١)

''اے لوگو جوامیان لائے ہو! نہ مرد دوسرے مردوں کا نداق اڑائیں، ہوسکتا ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں اور نہ عورتیں ایک دوسرے کا نداق اڑائیں ، ہوسکتا ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں۔ آپس میں ایک دوسرے پرطعن نہ کرواور نہ ایک دوسرے کو برے القاب سے یاد کرو۔''

الله كے رسول فيستا كا ارشاد ہے:

بِحَسْبِ امْرَى مِّنَ الشَّرِّ أَنْ يَتُحْقِرَ أَخَاهُ المُسْلِمَ كِل

" آدمی کی برائی کے لیے کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر جانے۔"

حضرت مصعب بن سعد ً سے روایت ہے کہ ایک مرتبدان کے باپ (حضرت سعد بن ابی وقاص ؓ) کو احساس ہو گیا کہ وہ دوسرول سے برتر ہیں۔اس پر نبی ایسیہ نے

### انهیں تنبیه کی اور فر مایا:

هَلُ تُنْصَرُوُنَ وَ تُرُزَقُونَ إِلّا بِضُعَفَائِكُمُ ﴿ لِ '' تمہارے کم زوروں کی وجہ سے ہی تمہاری مدد کی جاتی ہے اور تمہیں رزق دیا جاتا ہے۔''

## مخنثوں کے معاشی مسائل کوحل کیا جائے

ساج سے کٹ جانے کی وجہ سے ہی مخنث لوگ فقر وغربت کا شکار ہو جاتے ہیں۔ گزراوقات کے لیے پچھنہیں پاتے تو گداگری کا پیشہ اختیار کر لیتے ہیں اوران میں سے بعض جرائم میں مبتلا ہو جاتے ہیں۔ اس لیے ضروری ہے کہ ان کی معاشی کفالت کی فکر کی جائے۔ حکومت ان کے لیے ایسے قوانین بنائے جن سے وہ باعزت طریقے سے ملازمت یا تجارت کر کے زندگی بسر کرسکیں اور ساج کے لوگ بھی ان سے ہم دردی کا مظاہرہ کریں اوران کی مدد کے لیے آگے بڑھیں۔ قر آن مجید میں ہے:

لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمَوِيْضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ أَفْسِكُمُ أَن تَأْكُلُوا مِن بُيُوتِكُمُ... (النور: ١١) '' نہ تو اندھے آ دی کے لیے مضا لُقہ ہے اور نہ لنگڑے آ دی کے لیے مضا لُقہ ہے اور نہ بیار کے لیے مضا لُقہ ہے اور نہ خود تمہارے لیے مضا لُقہ ہے کہ تم اپنے گھروں سے کھانا کھا لو....''

مولا نا مودودیؓ نے اس آیت کی تشریح میں لکھاہے:

"جہاں تک معذور آدمی کا تعلق ہے وہ اپنی بھوک رفع کرنے کے لیے ہر گھر اور ہر جگہ سے کھا سکتا ہے۔ اس کی معذوری بجائے خود سارے معاشرے پر اس کاحق قائم کر دیتی ہے۔ اس لیے جہاں سے بھی اس کو کھانے کے لیے ملے وہ اس کے لیے جائز ہے۔''ول

قرآن مجید (التوبہ: ۱۰) میں زکوۃ کے جومصارف بیان کیے گئے ہیں ان میں سے او لین دومصارف فقراء اور مساکین ہیں۔فقراء سے مراد وہ لوگ ہیں جو اپنی معیشت کے لیے دوسروں کی مدد کے محتاج ہوں۔ یہ لفظ تمام حاجت مندوں کے لیے عام ہے ،خواہ وہ جسمانی نقص یا بڑھا ہے کی وجہ سے مستقل طور پر محتاج اعانت ہو گئے ہوں ، پاکسی عارضی سبب سے سر دست مدد کے مختاج ہوں۔اور مساکین وہ لوگ ہیں جو عام حاجت مندوں کی بہنسبت زیادہ خستہ حال ہوں۔ ۲۰

بد کر دار مختثوں کوالگ تھلگ کرنے کا حکم

دیکھا گیا ہے کہ بعض مخن اوگ غیر اُخلاقی حرکتیں کرتے ہیں۔ وہ بھڑ کیلے زنانہ لباس پہنتے ہیں، خوب بناؤ سنگھار کرتے ہیں، فخش شہوانی باتیں کرتے ہیں اور کچھ شرم وحیا کا پاس ولحاظ نہیں کرتے ۔ پاکیزہ معاشرہ میں انہیں ایسا کرنے کی اجازت نہیں دی جاسکتے ہیں۔

عہدِ نبوی میں بعض مخن پائے جاتے تھے، جورسول اللھ ﷺ کے گھروں میں بھی آیا جایا کرتے تھے۔ جورسول اللھ ﷺ کے گھروں میں بھی آیا جایا کرتے تھے۔ امہات المومنین انہیں بے ضرر سمجھ کر اندر آنے کی اجازت دے دیتی تھیں۔ لیکن رسول اللھ ﷺ نے ایک موقع پران کی فخش گفتگوسی تو انہیں گھر میں آنے سے منع کر دیا۔

حفرت ام سلمہ سے دوایت ہے۔ ایک مرتبدان کے بھائی حضرت عبداللہ بن ابی ربیعہ ان کے بھائی حضرت عبداللہ بن ابی ربیعہ ان کے بہاں آئے ہوئے تھے۔ اسی دوران میں ایک مخنث بھی آگیا اور ان سے بات چیت کرنے لگا۔ اس نے کہا: ''اے عبداللہ! اگر کل طائف فتح ہو جائے تو غیلان (طائف کے سردار) کی بٹی پر قبضہ کر لینا۔ وہ جب آتی ہے تو اس کے پیٹ پر چار بکل پڑتے ہیں اور جب جاتی ہے تو آٹھ بکل دکھائی دیتے ہیں۔''رسول اللہ اللہ تشریف لائے تو میں نے آپ کے سامنے اس کی باتیں رکھیں۔ یہ س کر آپ نے فرمایا:

الایک دُخُلَقَ ہو کا بو عَلَیْ کُنَ ۔ اِیہ

'' آئندہ بیلوگ تمہارے گھروں میں نہ آیا کریں۔''

مخن اور آوار گی عام کررہے ہوں اور اس کی براگندگی کا باعث بن رہے ہوں تو انہیں آبادی سے نکال کران کررہے ہوں اور اس کی پراگندگی کا باعث بن رہے ہوں تو انہیں آبادی سے نکال کران کے لیے الگ رہائش کا انتظام کیا جاسکتا ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ عہد نبوی میں مدینہ میں ایک مخن تھا ، جو اپنے ہاتھ پیر میں مہندی لگایا کرتا اور عورتوں سے مشابہت اختیار کرتا تھا۔رسول الله الله علیہ کواس کی خبر ہوئی تو آپ نے اسے نقیع '(ایک مقام) کی

۲۲ مخنث کے حقوق اورا دکام

طرف بھیج دینے کا حکم دے دیا۔ صحابہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول ایکٹی ! کیوں نہ ہم اسے قل کردیں؟ آپ نے فرمایا:

إِنِّي نُهِينتُ عَنُ قَتُلِ المُصَلِّينَ ٢٢٦

'' مجھے نمازیوں کو قتل کرنے سے منع کیا گیا ہے۔''

ایک حدیث میں ہے کہ رسول التھائی نے صحابہ کرام کو تکم دیا کہ ان مردوں کو جوعور توں جیسی چال ڈھال اختیار کریں (السمُ خَنَیْنَ مِنَ الرِّ جَالِ) اور ان عور توں کو جوعور توں جیسی چال ڈھال اپنائیں (السمُتَ مِجَلاتِ مِنَ النَّسَاءِ) اپنے گھروں سے نکال دیں ہے۔

حضرت ابن عباسؓ سے مروی ہے کہ حضرت عمر بن الخطابؓ نے بھی اپنے زمانۂ خلافت میں ایک مخنث کو مدینہ سے باہر نکال دیا تھا۔۲۲۸،

اسلام\_حقوق خنثیٰ کامحافظ

مختوں کے حقوق کے بارے میں إدھر کچھ عرصے سے آوازیں اٹھنے گی ہیں اور ان کے مفادات کے تحفظ کے لیے قانون سازی کی جانے گی ہے، جب کہ اسلامی شریعت میں بہت پہلے ان کی رعایت کی گئی ہے اور ان کے حقوق کے تحفظ کے لیے اقدامات کیے گئے ہیں۔فقہانے اپنی کتابوں میں ان سے متعلق احکام بیان کیے ہیں اور ان پرعمل آوری کو یقینی بنایا ہے۔ضرورت ہے کہ سماج میں ان کے بارے میں جو اس پرعمل آوری کو یقینی بنایا ہے۔ضرورت ہے کہ سماج میں ان کے بارے میں جو باعتنائی پائی جاتی ہے اسے دؤر کیا جائے اور ان سے ہم دردی اور تعاون کے جذبات بروان جڑھائے جائیں۔

## حواشي ومراجع

- https://dhiacademy.in/blog/lgbtqia-movement-in-india/
  - ۲ ابن منظور،لسان العرب، دارصا دربيروت، ماده خث
  - ۳- ابن عابدین، ردالمحتار علی الدرّ الحقار، داراحیاءالتراث العربی بیروت، ۴۶۴/۵

تحقیقات اسلامی،ایریل-جون۲۰۲۴ء

۴- تصحیح بخاری، کتاب اللباس، باب المتشیحون بالنساء والمتشبهات بالرجال:۵۸۸۵

۵۔ سنن ابی داؤد، کتاب اللباس، پاپ فی لباس النساء: ۹۸ ۴

۲\_ منداحد:۱۸۰۲

2. صحیح بخاری، کتاب اللباس، باب التزعفرللر جال، ۵۸۴۲

سنن بيهق، دائرة المعارف العثمانية ،٢ ١/٢١ ـ اس كى سند ضعيف ہے۔

9- ملاحظه تیجیے مقاله: مزیل الأوصام فیما یتعلق بالا حکام عن المخنث والحنثی ، د، بادشاه رخمن ،سید مقصود الرخمن ،مجلّه الایفناح (یا کستان) دسمبر ۲۰۱۵ء، ۱۳۱۳

اا۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ سیجئے :الموسوعہ الفقہیۃ ،کویت ،جلد ۲۰،صفحات:۳۲\_۲۱ خنٹیٰ کے احکام میں فقہا کے درمیان اختلافات ہیں ۔تفصیل کے لیے کتب فقہ کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔

۱۲ - مولانا سیدابوالاعلیٰ مودودی تفهیم القرآن ،مرکزی مکتبه اسلامی پبلشرزنی د بلی طبع ۲۰۲۳ء،جلد اوّل جس ۳۹۸\_۳۹۹

١١٦ صحيح بخارى، كتاب اللباس، باب الموصولة :٥٩٢٣ ٥٩ صحيح مسلم: ٢١٢٥

۱۴۰ صیح بخاری، کتاب النکاح، باب ما یکره من التبتل والخصاء ۵۰۷ صیح مسلم ۱۴۰۲ م

۵۱\_ جامع ترندي، كتاب المناقب، باب في نضل الشام واليمن ٣٩٥٥٠

١٦\_ سنن ابي داؤد، كتاب الخراج والإمارة ، باب في الضريريوتي ، ٢٩٣١

21\_ صحیح مسلم، کتاب البروالصلة ، باب تحریم ظلم المسلم: ۲۵ ۲۸۰

۱۸ - بخارى، كتاب الجهاد والسير ، باب من استعان بالضعفاء والصالحين في الحرب، ۲۸۹۲

اقضیم القرآن ،حواله سابق ،جلد سوم ، ۳۲۵

۲۰ تفهیم القرآن،حواله سابق،جلد دوم،ص۲۰۵

۲۱ مصیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة الطا بُف ۲۳۲۴ صیح مسلم: ۲۱۸۰

۲۲ سنن ابی داؤد، کتاب الادب، باب فی الحکم فی انختین: ۴۹۲۸

۲۲\_ صحيح بخارى، كتاب اللباس، باب اخراج تمتشهمين بالنساء من البيوت: ۵۸۸۲

۲۴ صحیح بخاری، حواله سابق

#### **80**

## قرآنیا<u>ت</u>

# ایک نیا ترجمهٔ قرآن وتفسیر: نقد ونظر آڈاکٹر ظفرالاسلام خاں کاانگریزی ترجمهٔ قرآن آ

\_\_\_\_یروفیسرعبدالرحیم قد وائی اواکل بیسوس صدی تک انگریزی ترجمهٔ قرآن مجید کے میدان پر بلا شرکت غیرے بورا تسلّط اسلام کی بیخ کنی براینے حبث باطن کا بے محابا مظاہرہ کرتے ہوئے عیسائی مشنری ذہن کے زائید ہمستشرقین کا تھا،مثلاً: الیگزنڈر راس (۱۶۴۹ء)،جارج سيل (۱۷۳۴ء) ج۔ ايم راڙويل (۱۲۸ء) اوراي اچ يالمر (۱۸۸۰ء) [قوسين میں ان تراجم کاس اشاعت مذکور ہے ] قرآن مجید کے مآخذ، مندرجات، زبان وییان، ترتیب اور جمع وید وین کا ہر پہلوان کی دریدہ ڈنی، کذب وافترا، بلکہسب وشتم سے آلودہ ہے۔ان کامقصود صرف یہی تھا کہ قارئین کے دل و د ماغ کواسلام رقر آن مجیداورسیرتِ طیبہ سے منتفر کیا جائے اورکسی کومعروضی مطالعہ کی توفیق نہ ہو۔صدیوں تک انگریزی داں قارئین کے ذہن مسموم ہوتے رہے اور اسلام کی مسنح شکل ان کے سامنے آتی رہی۔ بالآخرمشیت الہی اس فتنے کے استیصال پر غالب آ کر رہی کہ استعاریت کے زیر اثر متعددمسلم ممالک بهشمول برطانوی ہندانگریزی سیکھنے پر مجبور ہوئے۔مزید برآں بہ بھی قدرت اللي كاكرشمة تقاكه بعض انگريز بھي مشرف بداسلام ہوئے اور رفتہ رفتہ مسلمان اہل قلم اینے انگریزی تراجم پیش کرنے پر قادر ہوگئے۔اس باب میںاولیت برصغیر ہندو یاک کے باحمیت اورغیورفضلاء کو حاصل ہوئی کہ انیسویں اور بیسویں صدی کے برطانوی ہند میں عیسائی مشنر بوں کا اسلام رقر آن مجید کے خلاف مستقل محاذ قائم تھا۔تقریری اور تحریری مناظروں میں وہ اسلام اورقر آن مجید کے خلاف طرح طرح کے الزام تراشتے اور بہتان گڑھتے تھے۔ ہر چند کہ اولین مسلمان انگریزی مترجمین کوعلمی روایت اور انگریزی زبان وبیان بردست رس نه هی، مثلاً ابوالفضل (م۱۹۱۱ء)، جیرت دہلوی (م۱۹۱۱ء) اورغلام سرور (م ۱۹۲۰ء)۔ان اولین مترجمین نے اپنی بساط بھر انگریزی ترجمہ قرآن مجید پیش کرنے اور مشنر بوں کی مفوات کی تر دید کی سعادت حاصل کی ۔ پھر اللہ کی بے پایاں قدرت کے مظہر کے طور پر برطانوی نومسلم محمد مار ماڈیوک پکتھال کو نظام حیرر آباد کی سریتی میں ۱۹۲۰ء میں معیاری علمی اور شستہ انگریزی میں ترجمہ شائع کرنے کا شرف حاصل ہوا۔اس کے بعد تواتر کے ساتھ اپنی اپنی خوبیوں کے حامل تراجم منصرة شہود برآتے رہے۔ان میں زمانی ترتیب کے مطابق قابل ذکر ہیہ ہیں:عبداللہ یوسف علی (۱۹۳۴ء تا ١٩٣٧ء) عبدالما جد دريابا دي (١٩٥٧ء) محرتقي الدين ملالي اورمحسن خال (١٩٧٧ء) اور محد اسد (۱۹۸۰ء)۔اسی ضمن میں بیونکتہ بھی قابل لحاظ ہے کہ برصغیر کے بعض متاز اردو مترجمین اورمفسرین کی تصانیف بھی انگریزی قالب میں زیوطبع سے آراستہ ہوئیں،مثلاً شيخ الهندمحمودحسنَّ اور علامه شبير احمد عثاثيُّ ،سيد ابوالاعلى مودوديٌّ ، احمد رضاخال بريلويُّ اور محر شفیج کے اصلاً عربی سے اردو، پھراردو سے انگریزی پیکر۔اکیسویں صدی میں انگریزی تراجم کی تعداد میں نا قابل یقین حد تک اضافیہ ہوا ہے اور آج (۲۰۲۴ء) ان مکمل تراجم کی تعداد ڈیڑھ سو سے متجاوز ہو چکی ہے۔ اس کے عوامل کئی ہیں:امریکہ، پوروپ، آسريليا، جنوبي افريقة، حتى كمسلم ممالك مين مسلمان انگريزي دان قارئين لا كھون نہيں، بلکہ کروڑوں ہیں۔مسلکی ذوق کی رعایت سے ہر مکتبِ فکرنے اپنے جدا گانہ تراجم شائع کیے ہیں۔ مزید برآں، کمپویٹررانٹرنیٹ پر طباعت اور اشاعت کے خودمکنفی نظام کے باعث اب مسکلہ نہ مطبع کے ہوش ربا اخراجات کا ہے، نہ ناشر کے اہتمام کا ۔ کچھ کیفیت کا تا اور لے دوڑی کی سی ہے کہ آئے دن انٹرنیٹ پرکسی خود طباعتی ترجے کا شگوفہ نظر آتا ہے۔ بیصراحت مناسب ہوگی کہ ان ڈیڑھ سوتراجم میں آج کے قارئین کی فکری رہ نمائی اور ذہنی آبیاری کے لیےموزوں ترین انگریزی تراجم پیتین ہیں :ا۔احمہ ذكى حماد (٢٠٠٧ء) ٢ ـ طريف خالدي (٢٠٠٨ء) اور٣ ـ مصطفى خطاب (٢٠١٦ء) ـ ان

مترجمین میں بیاقدارمشترک ہیں: عربی ان کی مادری زبان ہے، قدرة فہم قرآن ان کے لیے آسان ہے۔ یہ تینوں مترجمین عشروں سے امریکہ میں مقیم اور دعوتی ، ملی اور علمی سرگرمیوں میں مشغول ہیں، الہذا دین سے ان کی نسبت قوی ہے اور مغرب کی تحدّ د ز دگی ان کے باں دَرنہیں آئی ہے۔ دیارِمغرب میں قیام کے باعث یہ دورِ جدید کے مسائل اور تقاضوں سے براہ راست واقف ، بلکہ کہنا جا ہے کہ عینی مشاہد ہیں۔ دؤ راز کا رفقہی مؤشگافیوں اورمسلکی تعصّبات اور تحفظات سے اُن کا دامن پاک ہے اور وہ مسلمانوں کی نئ نسل کی فکری ضرورتوں ہے آگاہ ہیں اور اسے بہ حسن خوبی پورابھی کرتے ہیں،مثلاً فقہ الا قلیات، تکثیری معاشرے میں به حیثیت مسلمان زندگی کیسے بسر کی جائے؟ صنفی مساوات کے روز افزوں مطالبات سے کسے نمٹا جائے؟ اور دہشت گردی، ماحولیات اور طرزِ حکومت وغیرہ جیسے امور کے بارے میں اسلام کی ہدایات کیا ہیں؟ ان نتیوں کا ایک امتیاز ان کا انگریزی محاور کہ بیان برعبور بھی ہے، جوان کے مغرب میں طویل قیام کا ثمرہ ہے۔اس کے باعث ان کے اندازِ ترسیل اور پیش کش کی خوبیاں قارئین کو مطمئن اور متاثر کرتی ہیں۔ورنہ مسلمانوں کے تراجم میں عموماً ایک بڑا عیب انگریزی میں عدم مہارت کے باعث رہ جاتا ہے اور قارئین بے لطفی محسوں کرتے ہیں اور پیغام قرآنی سے کماھنہ استفادہ نہیں کریاتے۔ بحد اللہ بیتنوں تراجم بہت بڑی حد تک اطمینان بخش ہیں۔

انگریزی تراجم کی اس وافر دست یابی کے پیش نظر ایک اور نئے ترجمے کی ضرورت کے جواز سے متعلق قدرہ سوال پیدا ہوتا ہے۔اس کے محاس موجود تراجم سے متاز اور فائق ہونے چاہمیں ۔ بہصورت دیگر اس کی افادیت کے بارے میں شہر ہتا ہے اور بیمخت اور وسائل کے رائیگاں ہونے کے مرادف ہے۔

اس پس منظر میں ڈاکٹر ظفر الاسلام خان (ولادت: ۱۹۴۸ء) کے نئے انگریزی ترجمے پر نفذ ونظر پیش ہے۔ اس کا عنوان ہے: The Glorious Quran: An ربی اسٹی ٹیوٹ آف English Translation With Annotations (دبلی، انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اینڈ عربک اسٹلریز، ۲۰۲۳ء، ۱۲۳۴ صفحات)۔ موصوف متعدد عربی، اردواور

انگریزی کتابوں کےمصنف،سابق صدرمسلم مجلس مشاورت اور فی الوقت ناظم دارمصنفین اعظم گڑھ ہیں۔ وہ انگریزی مجلّات: ملیّ گزٹ اورمسلم اینڈعرب پرسپکیٹوز کے مدیر بھی رہے ہیں۔اپنے ترجمے کا سبب انھوں نے بہرقم کیا ہے:''اس ترجمے کی ابتدا ایک عشرہ قبل عبداللہ پوسف علی کے ترجمہُ قرآن مجید پرنظر ثانی کے طور پر ہوئی، البتہ اپنی موجودہ شکل میں بی فی نفسہ ایک نئ تصنیف ہے۔'(ص: ۱۵-۱۱)امر واقعہ بھی یہی ہے کہ اس تر جمے کا عبداللہ یوسف علی کے گم راہ کن ترجمے سے کوئی علاقہ نہیں اوریہان کجوں سے ماک ہے جن سے عبداللہ یوسف علی کا مقبول عام ترجمہ داغ دار ہے، مثلاً الغیب کے تمام امور (لذا ٰ كذبت، عقوبت جہنم، معجزات، فرشتے، جن، وقس علی طذا) كا انكار اور تاویل اور اس سے بھی زیادہ شکین معاملہ یہ کہ آیات قرآنی کی اساعیلی متصوفانہ فکر کے تابع غیر اسلامی تا ویل (عبدالله یوسف علی کی اساعیلی فکری اساس اوراس سے برآ مدمغالطات اور کج روی کے لیے ان چشم کشا مقالات کا مطالعہ یہ طور عبرت و استغفار کریں: Abdussalam Al-Hitari, "The Underlying Esoteric Ismaili Doctrine in Abdullah Yusuf Ali's English Translation of the Quran," in International Journal of Linguistics and .Translation Studies, 3:3 ستمبر ۲۰۲۳ء، ص ۱۲۵–۱۴۵ اور عبدالرحيم قد وائي 'عبداللہ پوسف علی کے گم راہ کن انگریزی ترجمہُ قرآن کے عواقب' مجلّہ سہ ماہی تحقیقات اسلامی، اکتوبر - دسمبر ۲۲ ۲۰ ء، ص ۲۷ – ۴۸)

اپنے پیش لفظ میں مصنف نے حدد رجہ اکسار اور عاجزی کا مظاہرہ کرتے ہوئے تحریر کیا ہے۔ ہوئے تحریر کیا ہے کہ ان کی تصنیف علمی کاوش یا تقابل ادیان کی عکاس نہیں ہے۔ (ص: ۱۷) در حقیقت اس کاعلمی پایہ بلند ہے اور بیعلمی تصنیف کے تمام تقاضے بہ درجہ احسن پورا کرتی ہے: حوالوں کا اہتمام ، مآخذ سے استفادہ اور شجیدہ اظہارِ بیان۔ تقابلِ ادیان کے اعتبار سے یہ تفسیری سرمایہ میں ایک انتہائی وقیع اضافہ ہے کہ تعارف کا ایک مبسوط جزواتی موضوع پر مختص ہے: 'بائبل اور قرآن میں فرق' (ص: ۳۳-۲۸)

سیروں مثالوں سے فاضل مصنف نے اس حقیقت کو آئینہ کردیا ہے کہ بائبل میں کھلے ہوئے انحرافات اورتحریفات کی کیسی بہتات ہے۔انبیاءِ کرام پر کیسے حیاسوزالزامات عائد کے گئے ہیں۔اس میں یعقوب سے خدا کے کشتی لڑنے ، داؤؤ کے زنا اور قتل ناحق کے مرتکب ہونے اورسلیمان کے شرک میں مبتلا ہونے تک کی نا قابلی تصوّ راورسوہان روح کر دارکشی کی گئی ہے۔ بائبل میں مندرج بعض مزید ایمان سوز اور فتیج بیانات نقل کفر کفرنباشد' کے تحت یہ ہیں: لوظ نے اپنی بیٹیوں کے ساتھ مباشرت کی، یعقوبً نے اپنے والداسحاق کے ساتھ دغا اور فریب کا معاملہ کیا، ہارون سونے کا بچھڑا بنانے میں ملوّث تھے، ذکریاً گونگے بین کا شکار رہے، مریم کی شادی پوسف نا می شخص سے انجام یا کی تھی، گناو آ دمِّ کے باعث ہرانسان از لی گناہ گار ہے اور صرف عیسی پر بہ طور ابن اللہ ایمان لانے سے اس کی اخروی نجات ممکن ہے، لوظ پیغمبرنہیں، صرف ایک متقی شخص تھے اور ابراہیم کوکسی آ ز مائش ہے نہیں گزرنا بڑا تھا، وغیرہ۔ بائبل کی بیہ ہفوات مع سند (بہ قید ابواب اور آیات) درج ہیں، گو یاعلمی لحاظ سے ایک متند دستاویز! بیراضا فیہ برحل ہے کہ اس تقابلی مطالعے سے قرآن مجید کی روحانی اور اخلاقی رفعت آ شکار ہوتی ہے کہ اس نے عصمتِ انبیاء کو کیسے بحال کیا اور اہل ایمان کے سامنے ان کے تقویٰ، قربانیوں اور بے داغ کردار کی روش ، قابل تقلید مثالیں پیش کیں۔اسی کے پہلو یہ پہلو مید موازنہ اسلام وشمنی میں دنیاو ما فیہا سے غافل مستشرقین کے اس بے بنیاد الزام کوبھی منہدم کرتا ہے کہ قرآن مجید بائبل کا چربہ یا سرقہ ہے۔اس مقام پر بیاضافہ نا مناسب نہ ہوگا کہ انگریزی تفسیری روایت میں بائبل اور قرآن مجید کے مابین تقابلی مطالعہ کا امتیاز سب سے پہلے عبدالماجد دریابادیؓ (م ۷۷۷ء) کو حاصل ہے۔ اپنی تفسیر کے آغاز ہی میں انھوں نے سورهٔ الفاتحہ کا موازنہ عیسائی مناجات Lord's Prayer (متی ۱۳-۹:۲) سے كرتے ہوئے بہطور دعا سورہ الفاتحہ كے محاس اور اس كے بالمقابل عيسائى مناجات كى نارسائی اور محدود تناظر کو نمایاں کیا ہے اور اسلام کی حقانیت قارئین کے قلب و ذہن پر ثبت کردی ہے۔ فاضل مصنف نے اس گراں قدر روایت کومشحکم تر کرنے کا خوش گوار فریضہ انجام دیا ہے، جس کے لیے وہ لائق تمریک ہیں۔ اپنے 'تعارف' میں انھوں نے انگریزی تراجم پر بھی اظہارِ خیال کیا ہے، جو سرسری ہے اور واقعاتی اغلاط سے پر بھی۔
بہلالاطنی ترجمہ از رابرٹ آف کٹین ۱۱۲۳ء میں ہواتھا، نہ کہ ۲۳۳– ۱۹۸۱ء میں ۔ بطبع ضرور مؤخر الذکر سن میں ہوا ہوگا، کیوں کہ ۱۲۲۱ء میں طباعت مفقود تھی۔
موصوف کی دانست میں صرف ۵۰ رانگریزی تراجم ہیں۔ در حقیقت ان مکمل تراجم کی تعداد ۱۵۰ (ڈیڑھ سو) سے بھی متجاوز ہے۔ اسی طرح ان کا یہ بیان بھی محل نظر ہے کہ اردواور انگریزی میں درجنوں تراجم ملتے ہیں۔ امر واقعہ یہ ہے کہ ان کی تعداد سینکٹروں میں ہے۔

جہاں تک موصوف کے متن قرآن مجید کے ترجے کا معاملہ ہے، یہ معیاری، شستہ اور عام فہم انگریزی میں ہے اور اوسط استعداد تک کے قاری کے لیے مفید ہے۔ ترجے کی زبان سلیس اور لفاظی اور اصطلاحات کے بے جا اور پریشان کن استعال سے مبرا ہے۔ قرآن فہمی کی راہ ہموار کرنے کے لیے انھوں نے لفظی ترجے کے بجائے بڑی مبرا ہے۔ قرآن فہمی کی راہ ہموار کرنے کے لیے انھوں نے لفظی ترجے کے بجائے بڑی حد تک ترجمانی اختیار کی ہے اور جا بجا قوسین میں قرآنی محذوفات کو پرُ کردیا ہے۔ اس سے قارئین کو قرآنی آیات کے مالۂ و ما علیہ کو سمجھنے میں بڑی سہولت ہوتی ہے۔ موصوف کی یہ احتیاط قابل داد ہے کہ اپنے وضاحتی فقروں کو قوسین میں درج کیا ہے، تا کہ متن قرآن مجید کی اسلوب سے قرآن مجید کے اسلوب سے قرآن مجید کے اسلوب سے مثالوں سے ظاہر ہے:

ا - پھر بھی ان لوگوں نے اس اوٹٹی کو ذبح کر دیا۔ اس پر اس نے کہا:''تم اپنے گھروں میں تین دن تک رہ لو [پھرتمہاری تباہی ہے]۔[جان لو] بیروعدہ ایسانہیں ہے جس پریقین نہ کیا جائے۔'' (ھود: ۱۵)

۲ - کوئی بستی ایسی نہ تھی [جسے ہم نے خبر دار کیا ہو] اور جو [عذاب آنے کے بعد] ایمان لائی اور ایمان لاناس کے لیے نافع ہوا ہو، سوائے پونس کی قوم کے۔ (پونس: ۹۸) اس ترجمے میں تفسیری حواثی کثرت سے ہیں اور مناسب حد تک جامع بھی۔ ان کامقصود قارئین کی رہ نمائی اور قر آن فہی کے باب وَاکرنا ہیں۔ متدیّن مفسر کی مانند فاضل مصنف نے متقد مین کی تفسیری آرا، آیات کے اسبابِ نزول اور اہل السنة والجماعة کی تشریح اور تعبیر پر بالعموم انحصار کیا ہے۔ بعض مقامات پر اپنی آراء بھی پیش کی ہیں۔ یہاں ان کے پیش نظر دور حاضر کے معاملات اور مسائل ہیں، جن کے بارے میں متقد مین قدرہ ساکت ہیں، مثلاً اکیسویں صدی میں دہشت گردی کے سیاق وسباق میں متقد مین قدرہ ساکت ہیں، مثلاً اکیسویں صدی میں دہشت گردی کے سیاق وسباق میں فرد قرآنی اصطلاح 'جہاد' کا ناجائز استعمال ہوا ہے، موصوف نے اس پر بجاطور پر گرفت کی ہے۔ ان کی بیہ وضاحت ضروری بھی ہے اور مفید بھی کہ' اسلام میں افراد یا غیر حکومتی گروہوں کو جہاد کا اعلان کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ (ص:۱۹۰۱) ''اسلام مدافعت کے لیے جہاد کو جائز قرار دیتا ہے۔' (ص:۲۹۲) پیامر بہ ہرکیف شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ جہاد کی اصطلاح کے انتہائی عامیانہ استعمال سے حال میں بالحضوص مغرب اور بلاتر ہے کہ جہاد کی اصطلاح کے انتہائی عامیانہ استعمال سے حال میں بالحضوص مغرب اور بقید دنیا بیشمول ہندوستان میں اسلام سے نفرت انگیزمہم (Islamophobia) میں شدت آئی ہے اور دہشت گردی بہ ہر حال نا قابل دفاع اور غیر اسلام فعل ہے۔

اس طرح فاضل مصنف نے حلالہ کے شنج واقعات کی پرزور فدمت کی ہے کہ اس کا کوئی جواز اسلام میں نہیں۔ یہ فدموم فعل اسلام میں احترام نسوال کے تصور کی عین ضد ہے۔ (ص: ۹۷) ہر چند کہ فاضل مصنف صنفی انصاف کے مؤید ہیں، لیکن تجد دز دہ، شریعت سے بے گا نہ اشخاص کی مانند انھوں نے مطلقہ خاتون کی سابق شوہر کے ذریعے کفالت کی حمایت نہیں کی ہے۔ (ص: ۱۰۰) البتہ یہ ہماری اجتماعی، معاشرتی ذمہ داری ہے کہ ہم طلاق جیسے ناپندیدہ فعل سے اجتناب کریں، مطلقہ خاتون کو معاشرے میں باعزت مقام دیں، عقد ثانی کو آسان بنائیں اور مطلقہ خاتون کے نان نفقہ کا محقول نظم کریں۔ اس معاشرتی ناسور کے لیے ہم ہی ذمہ دار ہیں اور ہم ہی اس کو رفع کر سکتے ہیں۔ داؤڈ اور سلیمائ کے تعارف میں فاضل مصنف نے بائبل میں ان کی مسخ تصویر کشی کوئمایاں کیا ہے۔ (ص: ۱۰۵، ۱۰۵) 'جرت' کے بارے میں ان کا یہ بیخ اور کئر انگیز ہے: '' آج کی دنیا میں قومیت کی بنیاد پر مما لک قائم ہیں اور سرحد پار کرنا ممکن فکر انگیز ہے: '' آج کی دنیا میں قومیت کی بنیاد پر مما لک قائم ہیں اور سرحد پار کرنا ممکن

نہیں، ہجرت کی راہ مسدود ہے۔''(ص:۵۵)

موسی کے معاصر فرعون کے بارے میں قرآن کا قول ہے: '' آج (غرقابی کے دن) ہم تیری لاش محفوظ کریں گے، تا کہ تو بعد میں آنے والوں کے لیے نشان عبرت ہو۔' (یونس: ۹۲) اس آیت پر فاضل مصنف کا بہ توضی حاشیہ آیت قرآنی کی صدافت کا اثبات کرتا ہے کہ 'اس فرعون کی حنوط شدہ لاش قاہرہ میوزیم، مصر میں آج بھی سامانِ عبرت ہے۔ موصوف کی تحقیقی دقیقہ شنجی اس لحاظ سے قابل ستائش ہے کہ بالعموم مفسرین ان تاریخی نکات کو قابل اعتنانہیں گردانتے۔ مثلاً محمہ جونا گڑھی اور صلاح الدین یوسف کے اردوتر جمہ وتفییر (مدینہ، مجمع الملک فہد، کا ۱۲ الدین اوسف کے اردوتر جمہ وتفییر (مدینہ، مجمع الملک فہد، کا ۱۲ اللہ علی میں مذکور ہے: ''مشہور ہے کہ آج عبدالماجد دریابادی اور سیدمودودی کی تفاسیر میں فاضل مصنف کی طرح اس امر کومتند عبدالماجد دریابادی اور سیدمودودی کی تفاسیر میں فاضل مصنف کی طرح اس امر کومتند عبدالماجد دریابادی اور سیدمودودی کی تفاسیر میں فاضل مصنف کی طرح اس امر کومتند اس غیر شرعی مگر مقبول عام مفروضے کی تردید کی ہے کہ رسول اکرم اپنی وفات کے بعد بھی حیات ہیں۔ (ص: ۲۹۷)

اس تصنیف کا ایک تاب ناک پہلومسلمانوں کی اس باب میں رہبری ہے کہ بہ طورِ اقلیت آج وہ غیر مسلم اکثریتی ممالک میں اپنی زندگی کیسے بسر کریں؟ صدیوں قبل بالکل ہی مختلف سیاسی اور جغرافیائی تناظر کے حامل ہمارے فکری اور فقہی سرمائی تصانیف میں اس موضوع پرکوئی رہ نمائی نہیں ملتی، جب کہ آج یہ ایک سنگلاخ حقیقت ہے کہ کروڑوں مسلمان بشمول ہندوستان بہطور اقلیت اور غیر مسلم ممالک کے شہری ہیں، جن کے دستور، عرف، طرز معاشرت اور سب سے بڑھ کر قوانین غیر اسلامی ہیں ۔ فقہ الاقلیات کے ضمن میں نام ور عالم دین یوسف القرضاوی کی متعدد فکر انگیز تصانیف اور ماہر اسلامیات کیسین مظہر صدیقی کی گرال قدر کتاب کی اسوہ نبوی: مسلم اقلیتوں کے مسائل کا حل 'زئی دبلی، اسلامک بک فاؤنڈیشن، ۲۰۰۵ء) مشعل راہ ہیں۔مسلم اقلیت کی رہ نمائی کے لیے نظائر فاضل مصنف نے غیر مسلم بادشاہ کے ماتحت یوسٹ کی وزارت

اور غیرمسلم، مشرکین عرب کے غلبے سے عبارت مکتہ میں رسول اکرم ﷺ کی تیرہ سالہ زندگی کے پیش کیے ہیں۔اسلام دشمن عناصر کی جانب سے اسلام کو دہشت گر دی کے مترادف قرار دینے کی مہم کی فاضل مصنف نے مسکت تر دیدی ہے۔اسلام میں صنفی مساوات کے اثبات کے لیے انھوں نے متعدد آیات قرآنی کا حوالہ دیا ہے۔ (النساء: ۱۲۴، ۳۲) عافر: ۴۰) نسل یرسی کے خلاف قرآنی موقف (الحجرات: ۱۳۱مس: ۷۸۱) کی انھوں نے مؤثر ترجمانی کی ہے۔ اسی طرح قرآن میں آزادیؑ عقیدہ کی ضانت کو بھی انھوں نے نمایاں کیا ہے۔ (ص:۱۱۹۲) غرض کہ فدکورہ بالاتحلیل اور تجزیے کی روشنی میں فاضل مصنف اہل جمہور کے عقائد کے شارح اورمتند تفاسیر کے خوشہ چیں نظر آتے ہیں۔ان کے ذہن پر تجدّ د ز دگی مستولی نہیں، البتہ اس تصنیف میں کثرت سے ایسے غیر مختاط بیانات اور غلط تعبیرات درآئی ہیں جن سے اس تفسیر کی ثقابت مجروح ہوتی ہے اور قارئین کی گم راہی کا شدید خدشہ ہے۔ محاس کے پہلو بہ پہلومعایب کا تذکرہ علمی دیانت داری اور شرعی ذمہ داری کا تقاضا ہے۔ فاضل مصنف کے لیے تمام تراحترام اور اکرام کے باوصف مندرجہ ذیل تسامحات کی نشان دہی اس تو قع کے ساتھ پیش ہے کہ آئندہ ایڈیشن میں ان کو حذف کیا جائے، تا كەاس ئے ترجے كواعماداوراطمينان كے ساتھ قارئين كے سامنے پيش كيا جاسكے: ا- صریح نص قرآنی ہے کہ شیطان جن تھا۔ (الکہف: ۵۰) اس کے باوجود مصنف کے ہاں بیرانتشار ذہنی ملتا ہے:''شیطان جن بھی ہوسکتا ہے،انسان بھی اور جانور بھی، جو کہ بغاوت اورشر میں ملوث ہو۔''(ص: ہے) غیر مکلّف جانور کا اس ضمن میں ذکر ب معنی ہے۔ انسان پر شیطان یقیناً سوار ہوتا ہے، کیکن وقتی طور پر اور شیطان اور انسان دونوں کے درمیان بہر کیف حدّ فاصل ہے اوران کوایک ہی جنس قرار دینا شاعرانہ مبالخے تک کے حدود سے بالاتر ہے۔

۲- فاضل مصنف اپنے اس محاکے میں حق بہ جانب ہیں کہ'شوہر سربراہِ خاندان ہوتا ہے۔اس کی برتری کا سبب سہ ہے کہ وہ اپنے خاندان کی معاشی کفالت کرتا ہے۔ البتہ اگر بیوی کی آمدنی سے خاندان کے اخراجات پورے ہوتے ہوں، یا وہ خاندان کی معاش میں شراکت دار ہوتو سربراہی کا بیتناسب تبدیل ہوجائے گا۔''(ص:۱۶۱) بیتجرہ دورِ حاضر کی معاشرتی حقیقت کے صحیح ادراک کا غیماز ہے۔ آج تقریباً ہرمسلم گھر میں عورت معاثی طور پر سرگرم ہے۔ لہذا قرآن نے مرد کی فوقیت کی جوعلت اس آیت میں بیان کی ہے وہ اب گویا معدوم ہوگئی ہے اور اسی منطق کی رؤسے مرداور عورت کے مقام کی نسبت میں تبدیلی ناگز بر حقیقت ہے، جوجدید فقداور فناویٰ میں جلوہ گر ہونا جا ہے۔ اس معاشی اور معاشرتی حقیقت سے بخوبی واقف ہونے کے باوصف موصوف کا یہ بیان نظر ثانی کا متقاضی ہے کہ''والد کی اجازت کے بغیر کنواری بیٹی کو نکاح کی اجازت نہیں ہے۔'' (ص: • ۷-۱) آج جب کہ مسلمان اڑکیوں کی اکثریت معاثی طور پرخود کفیل ہے، بلکہ اپنی ملازمت کے باعث والدین کے بغیر دؤر دراز مقامات برتنہا اپنی زندگی بسر کرتی ہے، والد کی اجازت کے بغیراس کے نکاح نہ ہونے پراصرار کرنا شتر مرغ کی طرح ریت میں منھ چھیانے کے مرادف ہے۔ والدین کا مخلصانہ مشورہ یقیناً شامل ہونا جا ہے، لیکن اسے بطور حکم گرداننامعاشرتی حقیقت سے بے نتیجہ انکار کی شکل ہے۔ بیٹی کے نکاح کے ضمن میں اس بنیادی حقیقت کوفراموش نہیں کرنا جاہیے کہاڑی کی مرضی سب سے مقدم ہے۔ رسول اکر م اللہ نے اپنی بنات طاہرات سے ان کی رضا حاصل کرنے کے بعد ہی رشة كاح ميں پيش رفت كى تھى ۔اس اسوة نبوى كونظر انداز كرنے كى كيا كوئى توجيه مكن ہے؟ س-سلیمان کے قرآنی تعارف کو فاضل مصنف نے بائبل کی ہرزہ سرائی سے میتز کر کے بلا شبدایک اہم علمی خدمت انجام دی ہے، البنة اس ذیل میں بیاضافہ غیر ضروری ہے اور وقعت ِقرآنی کے منافی بھی کہ''معاصر مصری دستاویزات اور کتبوں سے سلیمانً کے وجود کی کوئی شہادت نہیں ملتی۔'(ص: ٦٧) اس قول سے قارئین کی رہ نمائی یا ان کے علم میں اضافہ در کنار، اس سے قرآنی بیانیے کی صحت کے بارے میں خواہ مُخواہ شک و شبہ پیدا ہوسکتا ہے۔ یقیناً فاضل مصنف کا یہ مقصود ہر گزنہ ہوگا، مگر اس غلط تاُ ثر کو الگلے ایڈیشن میں زائل کرنا ضروری ہے۔

۴ -سوره الفاتحه کی آخری آیت مین'مغضوب' اور'ضالین' کا ذکر عمومی طور پر

ہے، کسی متعین نہ ہی گروہ کی صراحت نہیں ہے۔ مفسرین کرام نے یقیناً ان سے یہوداور نصار کی مراد لیے ہیں۔ قرآن مجید نے بے شک متعدد مقامات پر صراحت کے ساتھ ان دونوں کے سنخ شدہ عقائداور تحریفات پر مسکت نکیر کی ہے۔ لیکن زیر گفتگوآیت کی کیفیت یہ نہیں ہے۔ اپنے حاشیے میں پورے جزم کے ساتھ موصوف نے یہود اور نصار کی کی شخصیص ہے۔ (ص: ۴۵) بین نہ ہی افہام اور تفہیم کے مقصود کے پیش نظر غیر ضرور کی اشتعال انگیزی سے اجتناب کرنا چاہیے اور اس حقیقت کو بھی کی سر نظر انداز نہیں کرنا چاہیے کہ قرآن مجید میں یہود کی سارے عالم پر فضیلت (البقرة: ۲۲، ۱۲۲) اور عیسائیوں کی خشیت البی اور نرم روی (المائدة: ۸۵–۸۵) کو تحسین کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ کی خشیت البی اور زم روی (المائدة: ۸۵–۸۵) کو تحسین کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ متعدد احکام کی خشیت البی اعتراض پہلویہ ہے کہ متعدد احکام اسلامی کی توضیح میں یہ تکلیف دہ اور غیر ضروری اضافہ بھی کرتے گئے ہیں کہ ان احکام پر ابی من مونا چاہئے۔ اس طرز تفسیر کے چند نمونے درج ذیل ہیں:

(الف) آج مسلم مما لک عورتوں کی شہادت تسلیم کرتے ہیں، حتی کہ ایک عورت کی گواہی بھی۔ اس کی منطق یہ ہے کہ حالات تبدیل ہو چکے ہیں۔ '(ص:۱۱۲) اولاً اس میں یہ خلطِ مبحث بلکہ غلط مفروضہ ہے کہ اسلام میں عورت کی گواہی مطلق نا قابلِ قبول ہے۔ مزید برآں احوال وظروف کے پیش نظر کسی فقہی رائے میں تبدیلی سے نص قرآنی مبروح نہیں ہوتی، مگر موصوف کے بیان سے ایسا مترشح ہوتا ہے کہ گویا تھم قرآنی تبدیلی زمیں تلف ہوگیا ہے۔

(ب)" دیت یا خون بہاقتل کا جرمانہ ہے۔ بینظام اب صرف چند مسلم ممالک میں رائج ہے۔" (ص: ۱۰۱۷)

(ج)'' ذمّی کے بجائے اب معمول کیساں حقوق کے مالک شہریوں کا ہے اور یہی تمام ۵۸رمسلم ممالک میں قانون ہے۔اب کسی سے جزیہ بیں لیا جاتا۔ یہ تبدیلی حال میں رؤنما ہوئی ہے۔'' (ص: ۱۰۲۷) (د) ''کلّی حجاب کا تھم صرف امہات المونین کے لیے مخصوص تھا۔'' (ص:۱۰۳۲) (ھ)''مسلم ممالک میں جزید کا تھم عرصے سے ساقط ہو چکا ہے۔'' (ص:۱۰۴۲) ( و)'' زرعی پیداوار پر عائد محصول خراج کو تمام مسلم ممالک نے ترک کردیا ہے۔'' (ص:۱۰۴۲)

(ز)''رجم سے مرادشادی شدہ زانی مرداورعورت کوسنگ ساری کے ذریعے قتل کرنا ہے۔ (لیکن میقر آن میں مذکور نہیں ہے)۔ صحابی رسول ماعز اور غامد میہ خاتون شادی شدہ زانی تھے اور ان کوسنگ سا رکیا گیا۔ میسزامحض سنت سے ثابت ہے، قر آن میں اس کا کوئی ذکر نہیں ہے۔''(ص:۱۷-۱)

قرآن اورسنت کے مابین مبیّہ تضاد کے اس بیان کے مضمرات بہت خطرناک بیں۔ ایک عالم دین کے مال دونوں کے درمیان تطابق کے بجائے تفریق، وصل کے بجائے فصل کا مضمون کسی بوالحجی سے کم نہیں۔ قرآن مجید میں نماز تک کی بنیادی تفصیلات (رکعات کی تعداد، نماز کے ارکان وغیرہ) نہیں آئی ہیں۔ سنت نے ان کو ہمیشہ کے لیے طے کردیا، جس پرامت مسلمہ روز اوّل سے آج تک عمل پیرا ہے۔ موصوف کی فدکورہ بالا منطق کی رؤسے نماز کی تمام تفصیلات بھی مشکوک ٹھہرتی ہیں۔ قلم کی اس بے احتیاطی کو آئندہ ایڈیشن سے قطعاً حذف کردینا جا ہے۔

(ح) 'صحیح اسلامی اصطلاح''ربا'نہیں بلکہ'الربا' ہے۔اس باب میں شدید غلط فہمیاں پائی جاتی ہیں۔ ہمارے دور میں مالی اداروں[بینک] وغیرہ سے جوسود یا منافع ملتا ہے اسے بھی ربا پرمحمول کرلیا گیا ہے۔'الربا' سے قرآن کی مراد وہ متعین تجارتی معاملت ہے جونزولِ اسلام کے دور میں عرب میں رائج تھی۔''(ص:۱۰۵۲)

احکامِ اسلام کے بارے میں الیی فکری پرا گندگی اس تصنیف کی قدر وقیت کو گویا خاک میں ملانے کے مرادف ہے۔ فاضل مصنف اس حاشیے کے عواقب پرغور کریں، گویا چودہ سوسال سے پوری امت رہائے معنی اور مفہوم ہی سیحھنے سے قاصر رہی! (ط)''اسلام کا مرتد کے بارے میں حکم ہے کہ اسے تین دن کی مہلت دی جائے گی۔اگروہ توبہ کرلے تواسے رہا کر دیا جائے گا، ورنہ اس کوتل کیا جائے گا۔ارتداد کی پیسزاکسی بھی مسلم ملک میں نہیں دی جاتی ہے۔'(ص: ۱۰۵۸)

(ی) "زندقہ سے مراد آخرت کا انکار ہے۔ جومسلم زندیق ہواور تو بہ کرکے ازسرنواسلام نہ لائے وہ واجب القتل ہے۔ اس حکم پرعمل درآ مدسی مسلم ملک میں نہیں ہوتا۔" (ص: ۱۰۷۰)

بیرا قتباسات افسوس ناک ہیں اور تشویش ناک بھی۔ باعث افسوس امر یہ ہے کہ بہطورمفسرصرف ان احکام کی وضاحت نہیں کی گئی ہے، بلکہ بہ تکرار ان کے کالعدم ہونے کا اعلان بغیر کسی تاسف کے ہے۔ باعثِ تشویش امریہ ہے کہ اس سے قارئین کے دل و د ماغ پرینقش مرتبم ہوگا کہ بیسارے اسلامی احکام گویا نا قابل عمل ہیں، ان کی حثیت شریعت میں مدفضول کی ہے۔قرآنی احکام سے بے نیاز زندگی گزرہی ہے اور گزاری جاسکتی ہے، یا گزاری جانا چاہیے۔ فاضل مصنف کواپنی اس تا کید کے ساتھ ان احکام کے متروک ہونے کے اصرار پر بہ حیثیت عالم دین غور وفکر کرنا جا ہیے کہ ان کے پیش نظر قارئین کے لیے مقصود کیا پیغام ہے؟ اسلام ایک فطری، قابل عمل اور مکمل دین الٰہی ہے، یانا قابل عمل اور غیر معقول مطالبات کا کوئی عام سامنشور، جس میں اختیار اور ترک کی پوری آزادی ہو؟ بیچے ہے کہ ۵۸رمسلم ممالک کے انبوہ میں اسلامی ریاست کوئی نہیں، سقوطِ خلافت کو بھی ایک صدی گزر چکی، کین کیا مسلمانوں کی بے عملی اور بے حسی کے باعث بیتمام احکام ہی القط ہو گئے اور ان کے نا قابل عمل ہونے کا ایساشہرہ اوروہ بھی تفسیر کے نام پر۔خوب خیال رہے کہ یہاں زیر گفتگو قرآن مجید میں مذکوراحکام ہیں۔ بیقرون وسطی کے کسی تنگ نظر فقیہ کے شاذ تفردات نہیں، جن سے براءت کا اعلان بہ کمال مسرت اور بے دریے کیا جائے۔

لوطً کی قوم کی بد کرداری، بالخصوص ان کے ہم جنس پرسی کے شنیج فعل میں مبتلا ہونے کا ذکر قرآن مجید میں کئی مقامات پرآیا ہے۔ فاضل مصنف نے اسے بجا طور سے لیکن بالکل سرسری طور پر جرم سے تعبیر کیا ہے۔ (ص: ۱۱۲۵، ۳۵۵، ۱۱۲۵) آج کے مفسر

سے لواطت کے موضوع پر مفصل رہ نمائی مطلوب ہے کہ بیفتنہ ہمارے دور میں مہیب شکل اختیار کر چکا ہے۔مغرب میں اسے قانونی اور معاشرتی تحفظ حاصل ہے۔ایک ہی جنس کے افراد کے درمیان شادی اب کلیسا تک میں منعقد ہوتی ہے اور مغرب میں ہم جنس یستی کے خلاف آواز اٹھانا اب خود ایک جرم ہوگیا ہے۔ اس تبدیل شدہ منظر نامے میں ہمارےمفسرین کی ذمہ داری اور بڑھ گئی ہے کہ وہ حکمت اوراستدلال کے ساتھ اس فتیج فعل کے بارے میں اسلامی موقف واضح کریں۔قدیم مفسرین کے سامنے مشرکانہ یونانی فلسفه اورلا ادریت جیسے مسائل تھے، جن سے وہ بہ فضل الٰہی کام رانی کے ساتھ سرخ رؤ ہوئے۔ آج کے اہم مسائل میں گویا سرفہرست قضیہ LGBTQ کا ہے (یہال اسے مراد Lesbian کینی عورتوں کے درمیان باہمی جنسی تعلقات، Gay سے Gay کھنی مردوں کے درمیان باہمی جنسی تعلقات، Bisexual یعنی بیک وقت مردول اور عورتوں دونوں سے جنسی تعلقات، Tسے Transgender جس نے جنسی خواہشات کے پیش نظر سر جری کے ذریعے اپنی جنس تبدیل کرلی ہو، اور Q سے Queer یعنی عجیب وغریب جنسی تعلقات کے عادی افراد ہیں )۔ آج ضرورت اسلامی تناظر میں اس قضیه نامرضیہ سے نبردآ زما ہونے کی ہے کہ اب میمض ایک شنیع فعل یا جرم نہیں، بلکہ ایک معروف اور قابلِ قبول طرزِ حیات بن چکا ہے اور اس میں ملوّث صرف چند جنسی کج رَو، عیّاش افراد نہیں، بلکہ لاکھوں افراد ہیں، جوعلی الا علان اینے اس غیر فطری طرزِ زندگی کی تبلیغ کرتے ہیں اور کلیسا، ریاست اور معاشرے میں جن کو قبولیت ِ عام حاصل ہو چکی ہے۔

فاضل مصنف نے مسلکی اختلافات اور مناظرہ بازی سے اجتناب کیا ہے،
البتہ ایک مقام پران کی آتش غیظ وغضب اس طرح نمایاں ہوئی ہے: ''البیع ی کے مزار کو
سلفی تعلیمات کے زیر اثر سعودی حکام نے منہدم کردیا ہے۔ اس مزار کے پانی سے
مریض شفایاب ہوجاتے تھے۔''(ص:۲۳۳) البیع جیسے قدیم دور کے پیٹمبر (مصنف کے
ہول نویں صدی قبل مسے یعنی آج سے تین ہزار سال سے زائد قبل) کے مزار کا اس تیقن
کے ساتھ بیان اور اس کی 'برکات' کا ذکر اس پرمسٹزاد! اسی خوش عقیدگی کا اظہار موصوف

کے ہاں اولیاء کی' کرامات' کے بارے میں بھی دَرآیا ہے۔ (ص:۳۳ ۱۰۵۰) شریعت سے متصادم کسی طور طریقے کی مدح اہل سنت و الجماعت کی نمائندہ تفسير کوزيب نہيں ديتي۔خدامعلوم کس ذہنی رَومیں فاضل مصنف نے پیغیبر ہوڈ کو بائبل میں مٰدکورایک غیر پغیبر شخص Eber کے مصداق قرار دیا ہے۔خود موصوف کا اعتراف ہے کہ 'یہودیت اورعیسائیت میں ان کا منصب پیغمبر کا نہیں ہے۔'(ص: ۲۵۹) متعدد انگریزی تراجم میں قرآنی پنجبروں کے مثیل بائبل میں مٰدکور پنجبروں کے اساء درج ہیں۔ ہوڈ کے ضمن میں یہ جدّ ت صرف اسی تصنیف میں نظر آئی ، جس کی یہ ظاہر کوئی توجیه مکن نہیں۔ فاضل مصنف نے متاخر مسلمان فاتحین اور سلاطین کے خلاف بہت سخت زبان استعال کی ہے اور ان کو حریص، توسیع پیند حکم رانوں کے طور پر پیش کیا ہے۔ (ص ۲۹۰) ایک روایت ذو الکفل کے گوتم بدھ ہونے کے مرادف درج کردی گئی ہے۔(ص: ۴۹۹) ذوالکفل کے بارے میں متند تاریخی معلومات گویا ناپید ہیں،اس کے بر خلاف گرتم بدھ کی حیات اور تعلیمات سے متعلق ضخیم وفتر کے دفتر موجود ہیں ،اس صورت میں اُن دونوں کے مابین تطابق کی کیا گنجائش رہ جاتی ہے۔ فاضل مصنف نے مسلمانوں میں علم دین کے فقدان پر بجا طور پر ماتم کیا ہے، البنة اس کے لیے انھوں نے نسخہ بیتجویز کیا ہے:''مسلمان تراجم قرآن کا مطالعہ کریں۔''(ص:۵۴۶)اس کے ساتھ اس شرط کا اضافہ بھی لازم تھا کہ بیتر جمکسی متندعالم دین کے قلم سے ہواوراس کے تفسیری حواثی عقائد کی بھی،مسلکی تنازعات، ذاتی رجحانات، غیر شرعی آرا اور مزعومات سے پاک ہو۔ واضح رہے کہ پرتقلیر محض کی ترغیب اور تشویق نہیں ہے، البتہ تفسیری آرانصوص سے کسی درج میں بھی منحرف نہ ہوں اور دعوت حقیقی اسلام کی ہو، نہ کہ کسی مخصوص نظریاتی مسلک کی ، جسے بہ طوراصل اسلام پیش کیا گیا ہو۔

یہ امرانہائی افسوں ناک بلکہ شرم ناک ہے کہ اس تصنیف میں داؤڈ کے ذیل میں اسرائیلیات سے آلودہ بیر روایت بھی درج ہے کہ وہ اپنے ماتحت اربید کی بیوی سے شادی کے خواہاں تھے اور اس مقصد میں کسی طرح کام یاب بھی ہوگئے۔ (ص:۸۸۴) اسی طرح سلیمائی سے بعض ایسی کم زور رواییتیں منسوب کردی گئی ہیں جوان پیغیبراانِ
عظام کے مقام عالی کے منافی ہیں، مثلا سلیمائی کی ان خطاؤں کا ذکر کہ آپ نے کسی فیصلے
میں ناانصافی کی تھی اور غیر بنی اسرائیل کی کسی خاتون سے شادی کر لی تھی، یا چالیس دن
تک تخر نامی جن کے باعث آپ بے دست و پار ہے۔ (ص: ۱۸۸۲) یہ واضح رہے کہ
قرآن مجید میں ان مبینہ لغزشوں کا بیان نہیں ہے۔ سہوقلم سے چوتھی صدی ہجری کے عالم
الماوردی کو انھوں نے ایک جدید فاضل قرار دیا ہے۔ (ص: ۱۰۲۳) فاضل مصنف کے
اس قول میں کہ نہندواہل کتاب ہیں شدید ہے احتیاطی پائی جاتی ہے۔ (ص: ۱۰۲۳)
اسی طرح ان کا یہ قول بھی خلاف واقعہ ہے کہ سیداسا عیل شہید (م ۱۸۳۱ء) اور سیدا حمد
شہید تربیلوی (م ۱۸۳۱ء) ہندوستان میں اہل حدیث مسلک کے بانی مبانی ہیں۔ ان کی
اصل شہرت کی اساس ان کے تجدید دین اور جہاد کے کارنا مے پر ہے۔ سیدابوالحس علی
ندوگ کی معتبر اور وقع تصنیف نسیرت سیداحمد شہید میں ان کے اس امتیاز کا کوئی اشارہ
نہیں ماتا۔

یہ امراستجاب انگیز ہے کہ ختم نبوت کے عقیدہ کی توضیح کرتے ہوئے فاضل مصنف نے اس باب میں قادیانی فتنے کا مطلق کوئی ذکر نہیں کیا ہے۔ (ص:۱۰۴۳) اسی کتے کا اطلاق شیعہ مسلک کے تعارف پر بھی ہوتا ہے۔ جابجا اضوں نے شیعہ حضرات سے مخصوص عقا کدامامت (ص: ۱۰۳۷) متعہ (ص:۱۵۰۱) اور تقیہ (ص: ۱۰۲۷) بیان کیے ہیں اور صرف ان کے تعارف پر اکتفا کیا ہے اور ان کے اہل السنّت والجماعت کے عقا کہ سے اختلاف یا ان کے انحرافات پر سکوت اختیار کیا ہے۔ یہاں ترغیب اور تشویق مناظرہ بازی کی نہیں ہے، لیکن اہل جمہور سے قادیانی اور شیعہ مسلک کے بنیا دی فرق کا مناظم وہ بازی کی رہ نمائی کے لیے ناگزیر ہے۔ سعودی حکام کے باب میں مصنف کا یہ توسع مفقود ہے۔

موصوف نے ایک اور سم یہ کیا ہے کہ خصر کی نیم افسانوی شخصیت کواز لی اور ابدی قرار دیا ہے۔ (ص: ۱۰۴۵) یہ رائے نص قرآنی کے صریحاً خلاف ہے۔ کسی بھی

ذی حیات کوموت سےمفرنہیں۔اشٹناء پیغیبران کرام تک کونہیں کہ ایدیت صرف اللہ کے لیے خاص ہے۔ الدخان (فصلت ۱۱:۲۱) سے متعلق اس خوش مگانی کا اظہار ہے کہ اسی دھوئیں سے کا کنات کی تخلیق ہوئی۔امورغیب سے متعلق مصنف کے ایسے بے محابا بیانات یر حیرت ہوتی ہے اور افسوس بھی۔ اپنی اس رائے میں انھوں نے بہ طور سند حالیہ سائنسی نظریات کو پیش کیا ہے۔ (ص: ۱۸) چہ خوب! کل سائنس دانوں نے کا ئنات کی تخلیق سے متعلق کسی نئے مادے کی رائے ظاہر کردی تو پھراس خوش عقیدگی کا کیا جواز باقی رہے گا؟ سب سے زیادہ تکلیف دہ اور قابل اعتراض موصوف کا پیفسیری حاشیہ ہے، جوسورہُ الفتح کی آیت ۲ سے متعلق ہے۔ موصوف کو پہتحریر کرنے میں مطلق کو ئی باک نہیں کہ'اں آیت سے ظاہر ہے کہ انبیاء تک گنا ہ کے مرتکب ہوتے ہیں، کیوں کہ مغفرت گناہ گاروں ہی کی کی جاتی ہے، جب کہان سے واقعۃً گناہ صادر ہوئے ہوں۔ اگر گناہ کیے ہی نہیں گئے تو ان کی مغفرت کامضمون بے معنیٰ ہوجا تا ہے۔'(ص: اے) عصمت انبیاء کے عقیدے کے باوصف ایسی جسارت اور الی تندوتیز زبان کااستعال! استغفرالله انبیاء کرام سے لغزشوں، نه که گناہوں، کا صدور قرآن مجید میں اس فوری اضافے کے ساتھ مذکور ہے کہ لغزش کے معاً بعد انھوں نے صدق دل سے توبہ کی ، جسے اللہ

فاضل مصنف نے صلح حدیدیہ کی دفعات کا محض خلاصہ پیش کردیا ہے۔ (ص:۲۷)ان کی بالغ النظری سے تو قع تھی کہ وہ ان دفعات کی تحلیل و تجزیہ پیش کرتے، جو بادی النظر میں مسلمانوں کے لیے فائدہ مند تو در کنار، ان کے لیے باعث ذلت تھیں، اس کے باوصف صلح حدید بیفروغ اسلام پر منتج ہوئی۔ ہمارے دور میں بین مذہبی فرہی تعلقات کا معاملہ علماء وفضلاء کی فوری توجہ کا طالب ہے۔ عالم گیریت اور معاشی ہجرت کی کثرت کے باعث مسلمانوں کا براہ راست اور گہرا سابقہ غیر مسلموں سے ہوتا

نے قبول کیا۔ اخلاقی طور پر داغ دار مذہبی پیشواؤں کا تصوّ ریہودیت، عیسائیت اور دیگر

م راہ مذاہب میں جاری وساری ہے۔اس تفسیر میں اس کا تو اردایک بڑا عیب ہے،

جسے فوراً دؤ رکرنا جاہیے۔

ہے۔ان سے تعلقات کی نوعیت اور حدود کیا ہونی چاہیں؟ ان سے بین نہ ہی مکالمہ کن اصولوں کے تحت ہونا چاہیے؟ اور ان سے معاشرتی راہ ورسم کی کیا کیفیت ہونی چاہیے؟ اور ان سے معاشرتی راہ ورسم کی کیا کیفیت ہونی چاہیے؟ اس باب میں اسلام کی ہدایات کیا ہیں؟ فاضل مصنف کو اس حقیقت کا بخو بی علم ہے لیکن اپنی تفسیر میں انھوں نے اس بارے میں محض اچٹنا ہوا اشارہ کیا ہے، جس سے قارئین کی سیر حاصل سیری نہیں ہوتی۔ (ص: ۱۱۳۳) اگلے ایڈیشن میں یہ موضوع ان کے سیر حاصل مباحثے کا متقاضی ہے۔

ندکورہ بالا اسقام سے قطع نظر اس ترجے سے قرآنیات کے مزید مطالعے اور تحقیق کے باب ضرور اس طور پر وَا ہوتے ہیں کہ اس کے ایک ضمیعے میں اسلامی اصطلاحات کی جامع فرہنگ ہے (ص:۱۰۲۱–۱۰۷۱) دوسرا کار آمد ضمیمہ قرآن مجید کا موضوعاتی اشاریہ ہے ۔ (ص:۱۰۲۱–۱۲۳۰) بالعموم اشاریے میں اساء، اماکن اور اشیا کی فہرست درج ہوتی ہے۔ فاضل مصنف نے انتہائی دیدہ ریزی کے ساتھ ہرموضوع پر متعلقہ قرآنی آیات کے حوالے اور ان کے مختصر مندرجات بھی قلم بند کردیے ہیں۔ اس متعلقہ قرآنی آیات کے حوالے اور ان کے مختصر مندرجات بھی قلم بند کردیے ہیں۔ اس کے لیے طرح مزید مطالعے اور تحقیق کے جال گسل مرطے آسان بنادیے ہیں۔ اس کے لیے موصوف لائق داد ہیں۔

خاتمہ کلام کے طور پرعرض ہے کہ انگریزی زبان و بیان کے حسن، متن کے ترجمے کی صحت اور تفسیر بالماثور کی روایت کی بڑی حد تک ترجمانی اس ترجمہ قرآن کے محاس ہیں، البتہ اس کے تفسیری حواشی میں بعض فاش اور گم راہ کن معایب درآئے ہیں، جن کے تدارک کے بغیراس تصنیف کو جمہور کے موقف کی نمائندہ تفسیر نہیں قرار دیا جاسکتا، بلکہ اس کا مطالعہ احتیاط سے کرنا چاہیے۔ نظر ثانی میں نشان زدہ مقامات کی اصلاح بہ آسانی ممکن ہے۔ تو تع ہے کہ فاضل مصنف رضائے الہی کی خاطر بیراہ اختیار کریں گے۔

# بعض اصطلاحات ِقرآنی کی جامع تشریح (مولاناسیّد حامه علیؓ کی تحریروں کا مطالعہ)

يروفيسرعبيدالله فهدفلاحي

مولانا سیّد حامد علی (۱۹۲۳–۱۹۹۳ء) تحریک ِ اسلامی کے ان چیندہ علماء میں سے سے ، جنھوں نے اپنے پیچھے گراں قدر علمی سرمایہ چھوڑا ہے۔ان کی علمی خدمات کی متنوع جہات میں قرآنیات کوفوقیت حاصل ہے ۔قرآن مجید سے شغف اور مطالع کے نتیج میں انھوں نے قرآنیات کے متعدد پہلوؤں پر اپنی تصانیف تیار کیں ۔ سید قطب شہید (م ۱۹۲۱ء) کی مشہور زمانہ تغییر نی ظلال القرآن کے چند ابتدائی پارے اور آخری عمیارہ کا ترجمہ کیا۔قرآنیات پرمضامین ومقالات کے ساتھ مستقل کتابیں بھی تیار کیں۔ ان کی چندا ہم کتابیں بھی تیار کیں۔

- ا قرآنی اصطلاحات اورعلائے سلف وخلف
- ۲- جنت-قرآن وحدیث اورعقل کی روشنی میں
  - ٣- تيسير القرآن \_ قاعده و ناظره تعليم قرآن
- ۳- تیسیرالقرآن-هسهٔ اول (قرآنی عربی سکھانے کے لیے )
- ۵- انبیاء علیهم السلام کی دعوت قرآن مجید کی روشنی میں ( نامکمل )
- ۲- غیرمسلموں کے لیے قرآنی آیات اور سورتوں کا انتخاب، اُن کا

ترجمہ اور مخضر تشریح ۔ فاضل مصنف نے اس منصوبہ کا آغاز کردیا تھا مگرمکمل نہ کر سکے۔

مولا نا سیّد حامعانی کاعظیم تصنیفی کارنامه اُن کی وہ مایہ ناز تحقیق ہے، جو ۱۹۸۸ء میں ' قرآنی اصطلاحات اور علمائے سلف و خلف' کے نام سے پہلی بار منظر عام پرآئی۔ ۱۳۴۸ رصفحات پر مشتمل یہ کتاب دین کے قرآنی تصور کی جامع تشریح وتعبیر ہے۔اس میں قرآنی اصطلاحات کی تشریح قرآن، حدیث، لغاتِ عرب اور قدیم وجدید تفاسیر کی روشن میں کی گئی ہے۔اللہ ، ربّ ، مدّ جمع انداد ، شریک ، شرک ، مشرک ، عبادت ، اطاعت اور اسلام کی تفسیر میں مصنف نے ژرف نگاہی اور متکلمانہ ومفسرانہ شان کا ثبوت فراہم کیا ہے۔

## 'رب' کی اصطلاح

بهطور مثال مولانا حام على في رب كي تفيير مين بحث كا آغاز سورة الفاتحد سے كيا ہے: الْحَمَدُ للّه رَبِّ الْعَالَمهُ: ر

''شکرو ثنا اللہ ربّ العالمین کے لیے!''

پر قرآن مجید کی درج ذیل آیات نقل کی ہیں:

يَآ يُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِن قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ (البَّرة:٢١)

''اے انسانو! اپنے رب کی عبادت کرو، جس نے تہمیں پیدا کیا اور تم سے قبل کے لوگوں کو بھی۔ امید ہے کہ تم (خدا کے عذاب سے) نج سکو گے۔'' قُلُ یَآهُلَ الْکِتْ بِ تَعَالَوْ أُ إِلَى كَلَمَةٍ سَوَ آء بَیْنَنَا وَبَیْنَکُمُ أَلَّا نَعُبُدَ إِلَّا اللّهِ وَلاَ نُشُوكِ بِهِ شَیْئاً وَلاَ یَتَّخِذَ بَعُضَنَا بَعْضاً اَرْبَاباً مِّن دُونِ اللّهِ فَإِنْ تَوَلَّوْ أُ فَقُولُو أُ اللّٰهِ مُولُو اللّٰهِ مَن اللّٰهِ وَلاَ نَتَوَلَّوْ أُ اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَن اللّٰهِ وَلاَ اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَن اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهِ مَنْ اللّٰمَ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰمَ مَنْ الْمُنْ اللّٰمَ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰهُ مَنْ اللّٰمُ مَنْ اللّٰمَ مَنْ اللّٰمَ مَنْ اللّٰمُ مَنْ اللّٰهُ مَا اللّٰمُ اللّٰهُ مَا اللّٰمُ مَنْ اللّٰمُ مَنْ اللّٰمُ مَنْ اللّٰمُ مَنْ اللّٰمُ مَنْ اللّٰمُ مُونِ اللّٰهُ مَا اللّٰمُ مَا اللّٰمُ مُولُولُهُ اللّٰمُ مَا اللّٰمُ مَا اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ مُنْ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ الْمُنْ اللّٰمُ الل

'' کہو!اے اہل کتاب! آؤایک الی بات کی طرف جو ہمارے اور تمہارے درمیان مشترک ہے، بیکہ ہم اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کریں، اُس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھہرائیں اور اللہ کے سوا ایک دوسرے کو رب نہ بنائیں۔اگر وہ اعراض کریں تو کہو، گواہ رہو، ہم تومسلم ہیں۔''

اس سے وہ بہ ثابت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی کورب بنانا قرآن مجید کی نظر میں شرک ہے۔ اہل کتاب کے مشرکا نہ جرائم کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا گیا: وَقَالَتِ الْیَهُ وَدُ عُزَیْرٌ ابْنُ اللّٰهِ وَقَالَتُ النَّصْرَى الْمَسِیْحُ ابْنُ اللّٰهِ ذٰلِکَ قَولُهُ مِ بِأَفُواهِ مِمْ یُضَاهِ وُونَ قَوْلَ الَّذِیْنَ کَفَرُواُ مِنْ قَبْلُ قَتَلَهُ مُ اللّٰهُ أَنَّى یُوفَکُونَ ہِ اتَّحَذُو آ أَحْبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمُ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيَحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَآ أُمِرُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا إِللْهاً وَاحِداً لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبُحْنَهُ عَمَّا يُشُرِ كُونَ (التوبة: ٣٠-٣١) ''يبودي كت بين كه عزيزً الله كابيثا ہے اور عيسائي كت بين كه مَنَّ الله كا بيٹا ہے۔ يہ بے حقیقت باتیں بین جووہ اپنی زبانوں سے نکالتے ہیں۔ اُن ادار الله من من الله علی حوال سے سما كف مس متال من من حق شا

اُن لوگوں کی دیکھا دیکھی جوان سے پہلے کفر میں مبتلا ہوئے تھے۔خدا کی ماران پر۔ بیہ کہاں سے دھوکہ کھا رہے ہیں۔انھوں نے اپنے علماء اور درویشوں کواللہ کے سواا پنارب بنالیا ہے اوراسی طرح مسیِّ ابن مریم

کوبھی، حالاں کہ ان کوایک معبود کے سواکسی کی بندگی کرنے کا حکم نہیں دیا گیا تھا، وہ جس کے سوا کوئی مستحق عبادت نہیں، یاک ہے وہ ان

مشرکانہ ہاتوں سے جو پیلوگ کرتے ہیں۔''

ان آیات کونقل کرنے کے بعد فاضل مصنف 'لسان العرب' کا سہارا لیتے ہیں، جس میں رب کے بتائے گئے ہیں: (۱) مالک (۲) سیّد، آقا، تدبیر کرنے والا (۳) مریّ ، منعم اورقیّم (۴) مصلح۔ 'القاموں' اور اس کی شرح' تاج العروں' سے طویل اقتباسات نقل کرکے وہ یہ نتیجہ نکالتے ہیں کہ ربّ کا غالب مفہوم مالک اور حاکم کا ہے لے وہ کہتے ہیں کہ امام ابن جربر طبری کی تفسیر ام التفاسیر خیال کی جاتی ہے، لغوی، نحوی اور ادبی تحقیقات کے اعتبار سے اور آفار صحابہ و تابعین اور اقوال علمائے سلف کو جمع کرنے کے پہلو سے بھی۔ سورہ الفاتحہ کی پہلی آیت میں تفسیر ابن جربر طبری کے مطابق بھی ربّ کے وہی معنی ہیں، یعنی حاکم وفر ماں روا، مالک اور مصلح و پروردگارئے

امام زخشریؒ کی تفسیر الکشّاف' تفسیر ابن کثیرؒ ،امام نسفیؒ کی مدارک التزیل اور آلویؒ کی 'روح المعانی' سیسے بھر پوراستدلال کرتے ہوئے ان کا بیخلاصہ پیش کرتے ہیں: ''معلوم ہوا کہ خدا کی شریعت سے آزاد تحلیل وتح یم اور قانون سازی کو

متعلوم ہوا کہ خدا می سریعت سے آزاد میں وحریم اور قانون سازی تو تشکیم کرنا ایسے لوگوں کو'الہ' اور'رب' بنانا ہے اور بیفعل اُن کی'عبادت'

ہے، جو صرت شرک ہے۔ " ہے

امام فخرالدین رازی کی تفسیر کبیزاہم تفاسیر میں شار ہوتی ہے۔ وہ سورہ

آل عمران، آیت ۱۴ کی تفسیر میں لکھتے ہیں۔ فاضل مصنف نے طویل عربی عبارت نقل کی ہے، پھراس کا ترجمہ کیا ہے اور اس سے رینتیجہ نکالا ہے:

''معلوم ہوا کہ امام رازیؒ کے نزدیک تخلیل وتحریم اور خدا کی نافرمانی میں کسی کی اطاعت اُسے' رب' اور اللہ ہی خالق ومنعم میں کسی کی اطاعت اُسے ' رب' اور اللہ' بنانا ہے اور اللہ ہی خالق ومنعم ہونے کی بنا پراس کا مستحق ہے کہ تحریم و تحلیل اور اطاعت وا تباع کا واحد مرجع ہو' ہے۔

مولانا سیّد حامر علیؒ شاہ ولی الله دہلویؒ کے صاحب زادے شاہ عبدالقادر دہلویؒ کے ترجمہ سے بھی استدلال کرتے ہیں، کیوں کہ''معنوی لطافتوں، زبان کی نزاکتوں، ادبی خوبیوں اور قرآنی مطالب کی ادائیگی کے لحاظ سے کوئی اردوتر جمہ اُس کا مقابلہ نہیں کرسکتا۔'' ہے بہتی ہندمولا نا ثناء الله پانی پیؒ کی تفسیر مظہری کے اردوتر جمہ سے بھی انہوں نے مدد لی ہے۔ یہ اردوتر جمہ ہندوستان کے معروف مفسّر اور حدیث کی بہت سی کتابوں کے مترجم مولا نا سیّدعبدالدائم جلالی ؓ کا ہے۔

فاضل مصنف مولاً نا اشرف علی تھا نوی (م۱۹۴۳ء) کومفسر، فقیہ، مرشد اور مصلح تصوف ہونے کی حیثیت ہے موجودہ صدی کے ہندوستانی علاء میں بلند مقام کا حامل قرار دیتے ہیں۔خاص بات یہ ہے کہ اُن کے بیہال دین کا جامع اور وسیع تصور ملتا ہے،جس پروہ بہت زور دیتے ہیں۔ اُن کی تفسیر نیان القرآن اردو نفاسیر میں ایک اہم مقام رکھتی ہے۔وہ سورہ التوبہ، آیت اساکی بیتفسیر کرتے ہیں:

''انھوں نے (یعنی یہود ونصار کی نے) خدا کی (تو حید فی الطاعت) کو چھوڑ کراپنے علماء و مشائخ کو (بداعتبار طاعت کے) رب بنا رکھا ہے کہ اُن کی اطاعت تحلیل وتحریم میں مثل اطاعت خدا کے کرتے ہیں کہ نص پر اُن کے قول کو ترجیح دیتے ہیں اور ایسی اطاعت بالکل عبادت ہے۔ پس اس حساب سے وہ اُن کی عبادت کرتے ہیں۔''کے تابید میں اور ایسی اس میں اُن کی عبادت کرتے ہیں۔''کے تابید میں اور ایسی اس میں اُن کی سر اللہ میں اُن کی سے اللہ میں اُن کی سر اللہ میں اُن کی سر اللہ میں اُن کی سر اُن کی سر اُن کے اُن کی سر اللہ میں اُن کی سر اُن کی سر اُن کی سر اُن کی سر اُن کی سے اُن کی سر اُن کے قول کو تاب اُن کی سر اُن کے قول کو تاب اُن کی سر سر اُن کی سر سر اُن کی سر سر اُن کی سر ا

تفسیر بیان القرآن سے بی عبارت نقل کر کے سیّد حام علیّ اس پران الفاظ میں

تبحرہ کرتے ہیں:

'' کتنی صاف وصرت ہے یہ تفسیر! توحید فی العبادۃ کی طرح توحید فی الطاعۃ بھی ضروری ہے اور کسی کو تحلیل وتحریم کا حق دینا اور اس معاملے میں اس کی اطاعت کرنا اُسے رب بنانا ہے اور بیاطاعت 'عبادت' ہے، مجازی یا جزوی عبادت نہیں، بالکل عبادت' کے

مولانا حامطی مولانا سیّدسلیمان ندوی (م۱۹۵۳ء) سے بھی استدلال کرتے ہیں۔ سیرت النبی، جلد چہارم میں، جومنصبِ نبوت اور اسلامی عقائد کی تشریح و توضیح پر مشتمل ہے۔ اللہ تعالی پر ایمان کے بڑے عنوان کے تحت حرام و حلال کرنا خدا کا کام ہے کی سرخی کے تحت سیّدسلیمان ندوی رقم طراز ہیں:

''شرک کی ایک قتم بیتھی کہانبیاء یا پیشوایان مذہبی کوتحریم وتحلیل کا مجاز سبحتے تھے، یعنی وہ جس چیز کو حامیں حرام کردیں اور جس چیز کو حامیں حلال تُشهِرادين - قرآن مجيدين جب بيآيت اترى:إتَّخَذُواُ أَحْبَارَهُمُ وَرُهُبَانَهُمُ أَرْبَاباً مِّن دُونِ اللّهِ (التوبة: ٣١)''ان لوُّكول نے اپنے علماء اور درویشوں کواللہ کے سوا اپنارب بنالیا ہے۔'' تو حضرت عدیؓ نے ، جو حاتم طائی کے فرزنداور اسلام لانے سے پہلے عیسائی تھے، آں حضرت علیقہ سے عرض کیا کہ ہم لوگ اینے پیشوایان مذہبی کواپنا رب تو نہیں مسجھتے تھے۔آپ نے ارشاد فر مایا:'' کیاتم لوگوں کا یہاعتقاد نہ تھا کہ یہ لوگ جس چیز کو چاہیں حلال اور جس چیز کو چاہیں حرام کردیں؟'' عرض کی کہ ہاں۔آپ نے فرمایا:''یہی رب بنانا ہے۔'' عموماً اہل مذاہب پیغمبروں کوشارع مستقل سیجھتے ہیں،لیکن پیجھی ایک قشم کا شرک ہے۔شریعت کی تاسیس،حلال وحرام کی تعیین، جائز و ناجائز کی تفریق، امرونہی کے احکام، بیسب خدا کے ساتھ مخصوص ہیں۔ پیغمبر ملغ اور پیغام رساں اور تعلیم الہی ہے اس کے احکام کے شارح اور بیان کرنے والے ہیں۔اس بنا پر قرآن مجید میں ذات نبوی کی صفت رسالت کو بار بارتا کیداوراصرار کے ساتھ نمایاں کیا گیا ہے۔' و قرآنی اصطلاح 'رب' کی تصریح وتفسیر میں مولانا سیّد حامدعلیؓ نے مولانا امین

احسن اصلای (م ۱۹۹۷ء) کی تفییر تر تر قرآن سے بھی استشہاد کیا ہے۔ مولا نااصلای ان خوش قسمت افراد میں سے ہیں جن کومولا نامجر منظور نعمائی نے علم وتقوی کی سندعطا کی ہے اور جن کی تفییر تر بر قرآن کو اردو کی بہترین تفییروں میں شار کیا ہے۔ "مولانا اصلاحی کے بعض افکار و خیالات سے مولا ناسیّد حامطی گوا ختلاف ہے، اس کے باوجود وہ اس کی اہمیت کو تسلیم کرتے ہیں، کیوں کہ یہ تفییر قرآن مجید کے عظیم مفسر و محقق مولانا محید الدین فراہی (م ۱۹۳۰ء) کے تدبر و تفکر کا نچوڑ ہے اور "مولانا فراہی جیسے لوگ صدیوں میں پیدا ہوتے ہیں۔ "ما مولانا اصلاحی سورہ آل عمران آیت ۱۲ کی تفییر میں کھتے ہیں۔

"توحید کے متعلق قرآن مجید کا دعویٰ یہ ہے کہ یہ اہل کتاب اور مسلم ہے۔قرآن نے اسی مسلمانوں کے درمیان کیسال ومشترک ومسلم ہے۔قرآن نے اسی مشترک کلمہ کو بنیا دقرار دے کراُن سے بحث کا آغاز کیا ہے کہ جب توحید ہمارے اور تہمارے درمیان ایک مشترک حقیقت ہے تو موازنہ کرو کہ اس قدرِ مشترک کے معیار پرقرآن اور اسلام پورے اترتے ہیں، ما یہودیت اور نفرانیت۔

قرآن نے اُن کو دعوت دی کہ یہ بات ہمارے اور تمہارے درمیان
کیسال مسلم ہے کہ اللہ کے سوا نہ کسی کی بندگی کی جائے نہ اُس کا کسی کو
ساجھی مھہرایا جائے اور نہ ہم میں سے کوئی ایک دوسرے کو رب
مھہرائے۔ پھراس مسلم ومشترک حقیقت کے برخلاف تم نے خدا کی
عبادت میں دوسروں کوشریک کیوں بنارکھا ہے اور اپنے احبار ور ہبان
اور فقیہوں، صوفیوں کو اربابا من دون اللہ کا درجہ کیوں دے دیا؟
اس آیت میں یہ جو بات آئی ہے کہ ''ہم سے کوئی ایک دوسرے کورب
نہ بنائے''اس کی وضاحت دوسرے مقام میں ہوئی ہے کہ اہل کتاب
نہ بنائے''اس کی وضاحت دوسرے مقام میں ہوئی ہے کہ اہل کتاب
نے اس ہدایت کے برخلاف اپنے احبار ور ہبان کورب بنالیا۔''الے
یہ قرآئی اصطلاح ' رب' جمع ارباب کی وہ تشریح ہے جومولانا سیّد حامرعلیؓ نے

اپنی معروف تصنیف' قرآنی اصطلاحات اور علمائے سلف وخلف میں پیش کی ہے۔ اسی منہج تحقیق کے ساتھ اور متند حوالوں کی روشنی میں انھوں نے بقیہ نو (۹) اصطلاحات ِقرآن کی تشریح بھی پیش کی ہے۔

> . قرآنی اصطلاحات اورشخ حسن الهضیبی

اخوان المسلمون کے دوسرے مرشد عام شخ حسن بن اساعیل الہ صیبی (م۱۹۷۱ء) نے اخوانی نوجوانوں کو فکری تشد داور تکفیر و تفسیق سے دؤرر کھنے کے لیے مایہ ناز کتاب تصنیف کی: 'دعاة لاقصاة: أبحاث فی العقیدة الاسلامية و منهج الدعوة الی الله ''، 'داروغه نبیں، داعی دین' (عقیدہ اسلامی اور منج دعوت دین سے متعلق مباحث ) انھوں نے اخوان کے کارکنوں کو قائل کیا کہ ہماری ذمہ داری اصلاح و دعوت تک محدود ہے۔ زبردتی اور قوت کے استعال سے دوسروں کو راہ راست پر لانا ہمارے دائرہ کار میں شامل نہیں۔ غیر اسلامی معاشرہ اور ریاست میں رہنے والے مسلمان اپنی نیت اور عمل کے مطابق اللہ کے سامنے جواب دہ ہیں۔ اُن کے خلاف تکفیر و تشدد ہمارے منشور میں شامل مطابق اللہ کے سامنے جواب دہ ہیں۔ اُن کے خلاف تکفیر و تشدد ہمارے منشور میں شامل مطابق اللہ کے سامنے جواب دہ ہیں۔ اُن کے خلاف تکفیر و تشدد ہمارے منشور میں شامل مطابق اللہ کے سامنے جواب دہ ہیں۔ اُن کے خلاف تکفیر و تشدد ہمارے منشور میں شامل مطابق اللہ کے سامنے جواب دہ ہیں۔ اُن کے خلاف تکفیر و تشدد ہمارے منشور میں شامل نہیں، نہ شریعت اس کی اجازت دیتی ہے۔ ہمال

زیر بحث کتاب کو ہندوستان کے نام ورعالم دین اور مصنف مولانا سیّد ابوالحسن علی ندوی ؓ نے اپنی کتاب عصر حاضر میں دین کی تفہیم وتشریح ' میں موضوع بحث بنایا اور بیہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ مولانا سید ابوالاعلی مودودی ؓ نے اپنی کتاب ' قرآن کی چار بنیادی اصلاحیں ' میں اللہ ، رب،عبادت اور دین کا جومفہوم بیان کیا ہے اُس کی تر دید و تغلیط کے لیے شیخ حسن الهطبی ؓ نے یہ کتاب اکھی تھی۔ مولانا سیّد حامدعائی ؓ واس تجزیہ سے اختلاف تھا۔ انھوں نے الہطبی ؓ کی کتاب کا مطالعہ کیا تو وہ اس نتیجہ پر پہنچہ:

دنیا نے حقیقت ہے کہ استاد حسن الهطبی ؓ بھی ان اصطلاحات کا وہی مفہوم سمجھتے ہیں جومولانا مودودی ؓ نے سمجھا ہے، بلکہ بعض پہلوؤں سے مفہوم سمجھتے ہیں جومولانا مودودی ؓ نے سمجھا ہے، بلکہ بعض پہلوؤں سے وہ اس معاطے میں مولانا مودودی ؓ نے سمجھا ہے، بلکہ بعض پہلوؤں نے اس معاطے میں مولانا مودودی ؓ سے بھی آگے ہیں۔ انھوں نے اس

تحقیقات اسلامی،ابریل-جون۲۰۲۴ء

کی ہے۔''سل

مولا نا حامطيٌّ نے اپني كتاب ميں دوابواب كا اضافه كياہے:

- قرآنی اصطلاحات اور استاد<sup>حسن ہصی</sup>یں ّ

- اسلامی حکومت اور استاد حسن مصیبی <sup>ت</sup>

عربی کتاب کے پیش لفظ سے مولانا حامطانی طویل اقتباسات نقل کرتے ہیں، جس سے کتاب کی تصنیف کا مقصد اور محرک واضح ہوسکے، پھروہ حسبِ ذیل نتائج کا کتا ہیں:

ا - یہ کتاب (دعاۃ لاقضاۃ) اخوان کی رہ نمائی اوراُن کے سلسلے میں پھیلی ہوئی غلط فہمیوں کو دؤر کرنے کے لیے لکھی گئی تھی، کیوں کہ مصری پریس اور عالمی ذرائع ابلاغ میں 'جماعة التکفیر و الهجرۃ' کے قیام کواخوان کی کارستانی قرار دیا جارہا تھا۔

۲- جمال عبدالناصر کے دورِ حکومت میں اخوانی نوجوانوں پر جو روح فرسا مظالم کیے گئے اُن کے ردِّ عمل میں ان نوجوانوں نے حکومت اور اُس کے کارندوں کو ظالم و فاسق اور مرتد و کافر سمجھنا شروع کر دیا۔

سا- حسن الهضيي تن اس ردِّ عمل كاسخت جائزه ليا- انھوں نے قانونی وفقهی نقطهُ نظر سے قر آن وحدیث سے استدلال كيا اور ثابت كيا كہ ان ظالموں كو كافر و مرتد كہنا غلط ہے۔ وہ سب اپنی نيتوں اور اعمال كے ساتھ اللّٰد كے سامنے جواب دہ ہيں۔ سالے وہ كھتے ہيں:

'' کتنی عبرت انگیز اور درد ناک ہے بیصورت حال کہ جس کتاب کو اخوان المسلمون کے سب سے بڑے راہ نمانے اخوان پرظلم کے پہاڑ توڑنے والے اور اُن کے عظیم رہ نماؤں کو پھانسی کی سزا دینے والے ظالموں اور فاسقوں کو تکفیر کے فتوے سے بچانے کے لیے لکھا تھا اُس کتاب کو ہندوستان کے بعض ارباب علم وتقوی نے اس'مقدس' مقصد کے لیے استعال کرڈالا کہ اُس سے عصر حاضر میں دین حق کے عظیم مفکر،

ترجمان، داعی اور اعلائے کلمۃ اللہ کے علم بردار مولانا سیّر ابوالاعلیٰ مودودیؓ (کی تنقیص و تغلیط کی جائے) جن کی پوری زندگی اپنول اور غیروں کے سب وشتم اور علمائے سوء کے فتنوں کی نذر ہوئی، جن کی زندگی کا بڑا حصہ اعلائے کلمۃ اللہ کے جرم میں جیل کی چہار دیواریوں کے اندر گزرا، جن پر قاتلانہ حملہ ہوا اور جنہیں جمال عبدالناصر کی حکومت کی طرح، جس نے عبدالقادر عودہؓ اور سید قطبؓ اور دوسرے اخوانی رہ نماؤں اور کارکنوں کوموت کے گھاٹ اتار دیاتھا، پاکستان کی حکومت نے تقادیانی مسکلہ کھنے اور ختم نبوت کے تحفظ کے جرم میں کی سزا کا تھم دیا، جس سے وہ تحف اللہ کے فضل وکرم اور اس کے بعد عالم اسلام کے شدید احتجاج کے نتیج میں نے گئے۔ ایسی عظیم دین فخصیت اور اعلائے کلمۃ اللہ کے بطل جلیل کی مزعومہ ضلالت وگم راہی اور تحویف فی اللہ بن ثابت کرنے میں مدد کی جائے۔ اناللہ وانا الیہ اور تحویف!' ۵۱

مولانا سیّد حامع علیؓ نے اس کے بعد مولانا سیّد ابوالحسن علی ندویؓ اور شیخ حسن اساعیل البھیدیؓ کے بیانات کا تقابل کیا ہے، مولانا مودود گ کی قر آئی اصطلاحات کی تفہیم کے حوالے سے غلط فہمیاں رفع کی ہیں اور بہ ثابت کیا ہے کہ ان اصطلاحات قر آن کے جومعانی مولانا مودودی نے بیان کیے ہیں وہ نہ البہیات اسلامید کی کوئی تشکیل جدید ہے نہ اسلاف کی توضیحات سے ہٹ کرکوئی نئی تفسیر ۔ البھیدیؓ نے مولانا مودودی کی تحریوں سے غلوآ میز متشددانہ نتائج نکا لنے والے حضرات کے سوئے فہم پر تقید کی ہے، نہ کہ خود مولانا مودودیؓ سر۔ ۱۹۔

اس کے بعد فاضل مصنف نے شخ حسن البطیعی کی کتاب دعاۃ لاقضاۃ 'سے زیر بحث اصطلاحات قرآن کے معانی کی تلخیص کی ہے۔ البطیعی ؓ نے اپنی کتاب میں اللہ اور اللہ کے درج ذیل معانی بیان کیے ہیں، جن میں قدرت، قوّت، مالکیت اور بادشاہت واقتدار کامفہوم غالب ہے۔ کیا وہ معانی درج ذیل ہیں:

-القدرة على الخلق

-العلوّو التسامي

-السلطان الكبير العظيم

-الاجارة واجراء الرزق

- الملك والتصرف ١٨

لفظ الله کے اندریہ تمام صفات دورِ جاہلیت میں معلوم ومعروف تھے۔ ثبوت کے طور پر شخ اہضیمی ؓ نے قرآن مجید کی وہ آیات نقل کی ہیں جن میں عرب جاہلیت کا اقرار واعتراف موجود ہے۔

كلمهُ رب كامفهوم شيخ حسن الهضيي في يول بيان كيا ہے:

-المالك المتصرف

- الستد

- المتصرّف للاصلاح

- المربّى بأمر التربية و التنشئة

-الرئيس المطاع ، صاحب السلطة

- النافذ الحكم المعترف له بالعلاء و السيادة وا

کلمۂ عبادت کا جومفہوم الہضیریؓ نے متعین کیا ہے اس میں مطلق اطاعت وا تباع،

معروفات وشعائر کی ادائیگی وا قامت دونوں شامل ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

العبادة هي الاتباع والانقياد المطلقان، وأيضاً اقامة

الشعائر الدينية بقصد التعظيم والاجلال واعلان الخضوع

و التذلل

قرآنی اصطلاح 'دین' میں انہضیتیؓ کے مطابق تسلّط وغلبہ، بندگی واطاعت،

حدود وقوانین کا اجرا اور جزاوسزا کے سارے معانی شامل ہیں:

ا - القهر والغلبة

۲- التعبد و الطاعة

الشريعة أي الحدود و القو انين و الطريقة التي تتبع

۲۰ المحاسبة و الجزاء و العقاب ۲۰

اسی طرح شرک کی تعریف میں شخ اہمطیعی ؓ نے صراحت کی ہے کہ اللہ کے علاوہ کسی شخص یا مجموعہ اشخاص کو مستقل بالذات صاحبِ اقتدار ما ننا شرک ہے۔ الیوہ کہتے ہیں کہ شرک یہ بھی ہے کہ کسی شخص کا بیعقیدہ ہو کہ اللہ کے لیے کسی شخص کی شفاعت قبول کرنا لازمی ہے۔ ۲۲ اسی طرح اللہ کے احکام پر راضی نہ ہونا اور اس کے تھہرائے ہوئے حرام کو حلال سمجھنا ، یا اس کی حلال کردہ شی کو حرام قرار دینا بھی شرک ہے۔ ۲۳ مگر اس کے ساتھ میں وہ فقہی و قانونی بحث بھی کرتے ہیں۔ یہ بحث تکفیر و تشدد کے بڑھتے ناسور کے سیاق میں بڑی اہم ہے۔ وہ کہتے ہیں:

''یہاں یہ وضاحت کرنا مناسب ہے کھمل اور عقیدہ کے درمیان فرق کرنا ضروری ہے ، کیوں کھمل کرنے والا بھی اپنے عمل سے اللہ کے کسی حکم کی مخالفت کرنے والا ہوتا ہے ، حالاں کہ اُس کا بیاعتقاد باقی رہتا ہے کہ اللہ کا حکم ہی حق ہے اور وہ اپنے عمل سے اللہ کی نافر مانی کررہا ہے۔ یہ معصیت' ہے ، جوانسان کو کفر کی طرف نہیں لے جاتی ۔ اور بھی اللہ کے حکم کے خلاف عمل کرتے ہوئے بیصورت حال ہوتی ہے کہ عمل کرنے والا اللہ کے حکم پر راضی نہیں ہوتا ، یا اللہ کے حکم کے باطل ہونے اور دوسرے حکم کو اُس پر افضل قرار دینے کا اعتقاد رکھتا ہے باطل ہونے اور دوسرے حکم کو اُس پر افضل قرار دینے کا اعتقاد رکھتا ہے حکم پر رضا مند نہ ہونا اور دوسروں کے حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل قرار دینا کفر و شرک ہے ، حکم کو افضل کار فرمانہ ہو ، سرکتا ہو ۔ کارہ کارہ کم کارہ کی کارہ کرمانہ ہو ۔ کارہ کی کارہ کرمانہ ہو ، سرکتا ہو کہ کارہ کی کو باطل کو کرمانہ ہو کی سرکتا ہو کہ کارہ کی کارہ کی کارہ کرمانہ ہو کرمانے ہو کی سرکتا ہو کہ کورٹ کی کورٹ کرکتا کورٹ کی کورٹ کی کرمانے کرمانہ ہو کہ کارہ کرمانہ ہو کرمانہ ہو کرمانہ ہو کرمانہ کرمانہ کرمانہ کورٹ کرمانے کرمانہ کورٹ کی کرمانہ کرمانہ کرمانہ کرمانہ کورٹ کی کرمانہ کرمانہ کرمانہ کورٹ کی کرمانہ ک

شخ حسن الہھیمی گی عربی عبارات اور اُن کے اردو تراجم نقل کرنے کے بعد مولانا سیّد حامر علی نے تعجب کا اظہار کیا ہے کہ اس میں کہیں یہ ذکر نہیں ہے کہ بت پرسی نشرک اکبر سیّد حامر علی نے تعجب کا اظہار کیا ہے کہ اس میں کہیں ۔ پھر مولانا سیّد ابوالحسن علی ندوی گویہ خیال کیسے ہے اور شرک کی دوسری اقسام نشرک اصغر میں ۔ پھر مولانا سیّق میں الہھیمی گی کاحوالہ انھوں نے کیسے آیا اور مولانا مودودی گی تر دید کرتے وقت اس سیاق میں الہھیمی گی کاحوالہ انھوں نے کیسے

دیا؟ آخر میں فاضل مصنف کے اسلوب میں طنز و مزاح اور استفہام کے ساتھ اعتراف و تائید کاعضر بھی شامل ہوجاتا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

> ''اللہ ، رب،عبادت، دین اور شرک کے ان مفہومات کے سلسلے میں، جنہیں مولانا سیّد ابوالاعلیٰ مودودیؓ اورخود استادحسن الهصیبیؓ نے قر آن وسنت کی روشنی میں واضح کیا ہے، استادحسن مطلبی گواصرار ہے کہ وہ ہمیشہ معروف اورشائع و ذائع رہے ہیں اورمولانا مودودیؓ کی یہ بات غلط ہے کہ وہ کسی دور میں بہت سے ذہنوں سے ان اصطلاحات کے وسیع معانی اوجھل ہو گئے تھے۔ اہل عرب کی حدتک،ممکن ہے، استاد حسن مصیبی کی بات صحیح ہو، کین عجم کی حد تک تو مولانا مودودی کی بات صحیح معلوم ہوتی ہے، کیوں کہ یہاں عام لوگ ہی نہیں، مولا نا ابوالحن على ندويٌ، مولا نامحه منظور نعما في اورشيخ الحديث مولا نامحمه زكريًّا جيسے اہل علم بھی ان اصطلاحات کے وسیع معانی سے نہصرف یہ کہ نا آشنا ہیں، بلكه وه مولانا سيّد ابواعلى مودود ريّجيسي عظيم دين شخصيت كواس ليكمّ را ہي اورتح یف فی الدین کا مجرم قرار دیتے ہیں کہ انہیں اصطلاحات کے وسیع معانی پر اصرار ہے اور سید قطب شہیر بھی اسی لیے اُن کی تقیدوں کا مدف ہیں۔لیکن جیسا کہ استادحسن ہطبیعی نے فر مایا اور جیسا کہ اس کتاب کے گزشتہ مباحث سے واضح ہے،سلف سے خلف تک تمام ا کابر ابل علم ان اصطلاحات کا یہی مفہوم سمجھتے ہیں۔ دیکھیے، گم راہی اور تحریف فی الدین کے اس فتوے ہے، جو اسلام کے نہم جدید کی بارگاہ سے شائع ہوا ہے، یہ حضرات کس طرح بحیتے ہیں!" Ta

مولانا سیّد حامعلی شخ لہ طبیعیؓ کی کتاب سے پانچویں فصل کا خلاصہ بھی پیش کرتے ہیں، جس کا مرکزی عنوان ہے: إنِ الُحکمُ إِلَّالله (نہیں ہے حکم مگر صرف اللہ کے لیے) اس فصل کا ایک ذیلی عنوان ہے: عقیدہ تُنا (ہماراعقیدہ)۔ اس ذیلی عنوان کے تحت الہ طبیعیؓ نے اخوان المسلمون کا عقیدہ بیان کیا ہے۔ یہ پوراعقیدہ اللّٰہ کی حاکمیت اور اس کی قانون سازی کے گردگھومتا ہے۔ ۲۲ے اس عقیدہ میں قرآن مجید کی ان آیات کے اس کی قانون سازی کے گردگھومتا ہے۔ ۲۲ے اس عقیدہ میں قرآن مجید کی ان آیات کے

حوالے ہیں:الاعراف:۱۹۵،النحل:۱۱۱، یوسف، ۱۹، بنی اسرائیل:۱۰۵، یونس: ۱۳۳، الاحزاب:
۲۳، النساء:۲۵،المائدة:۳۰،الانعام:۱۱۵ءعقیده پرشتمل طویل عبارت اوراس کا ترجمه قل کرنے کے بعدمولانا سید حام علی فرماتے ہیں کہ بیعقیدہ قرآن کی صریح نصوص سے ماخوذ ہوادابل سنت والجماعت ہی نہیں، پوری مسلم امت کا عقیدہ ہے۔اس میں صراحت ہے کہ حاکمیت، قانون سازی اور تحلیل وتح یم صرف اللہ کاحق ہے۔اُس کی شریعت اوراُس کا قانون حق ہوری سے مافوز قانون عاصل اور ظلم ہے۔'اللہ کی پوری شریعت برخصرف ہی کی مل خوری ہے، بلکہ تاحد استطاعت اسے دنیا میں جاری و نافذ کرنا مجمی فرض ہے۔ تمام امور ومعاملات کے فیصلے اللہ کی شریعت اوراُس کے قانون ہی سے کی جائیں۔انسان پر یہی شریعت اور یہی قانون لازم ہے۔'کتا

مولانا سیّد حامعلی کی کتاب کی ایک نفیس بحث اللّه کی حاکمیت کی اصطلاح 'ہے۔ شخ حسن اساعیل ابہ طبیعی نے اپنی کتاب کی چوشی فصل 'حاکمیت 'کی اصطلاح کے استعمال کرنے پر قائم کی ہے اور عقیدہ 'حاکمیت کو پوری کتاب میں شرح و بسط کے ساتھ بیان کرنے کے بعد اس اصطلاح کی علمی حیثیت پر سوالیہ نشان اٹھایا ہے۔ ۲۸ مولانا حامعلی نے عربی عبارت تفصیل سے نقل کی ہے اور اس کا ترجمہ کیا ہے۔ ۲۹ پھر اس کا ماحسل نے عربی عبارت لفاظ میں اس طرح واضح کیا ہے:

- ا- کیچهمعانی ومطالب کتاب الله وسنت رسول الله میں موجود ہیں۔
- ۲- ان مطالب کوا دا کرنے کے لیے' حاکمیت' کی اصطلاح وضع کی گئی۔
- س- اس اصطلاح سے کچھ احکام بھی مستبط کیے گئے اور انہیں ماننے یا نہ ماننے کی صورت میں انسانوں کی شرعی حیثیت متعین کی گئی۔
- ۳ اس اصطلاح کی اضافت الله کی طرف کردی گئی اور حاکمیة الله کی اصطلاح رائج ہوگئی۔
- ۵- حاکمیت اور حاکمیة الله کی اصطلاحات قرآن میں استعال ہوئی ہیں نہ حدیث میں۔
- ۲- محققین ومفکرین آیات قرآنی اور احادیث میں موجود مفاہیم کے لیے اصطلاحات

وضع کرتے آئے ہیں۔

2- لوگ اُن اصطلاحات کے مدلولات کو بڑھے اور سمجھے بغیر بے محابا اُن کا استعال کرنے لگتے ہیں۔

۸ رفتہ رفتہ آیات واحادیث کی جگہ اُن اصطلاحات ہی کولوگ اصل خیال کرنے
 گتے ہیں اور اُن ہی کی بنیاد پرفقہی احکام کی تخریج بھی کرنے لگتے ہیں۔

9- غیرمعصوم انسانوں کی وضع کردہ اصطلاحات سے وابستگی صحیح نہیں ہے۔

۱۰ - کتاب الله اورسنت رسول الله کا دامن ہی مضبوطی سے تھامنا ضروری ہے۔ مس

مولا ناسیّد حامدعلیؓ نے اس کے بعدیث الهضیمیؓ کے اس بیان کا ناقدانہ جائزہ لیا ہے۔اگر حسن ابھیبی کے بیان کا مطلب سے ہے کہ دینی مفاہیم ومطالب کی ادائیگی کے لیے اصطلاحات قرآن وحدیث کے علاوہ دوسری اصطلاحات وضع کرنا غلط ہے تو اُن کا یہ مدّ عاصیح نہیں ہے۔اصطلاحات زیادہ تر عہدعباسی میں وضع ہوئیں ،جب کہ تدوین علوم كا آغاز ہوا۔ تبجوید ، تفسیر ، حدیث ، اصول حدیث ، اساء الرجال ، فقه ، اصول فقه ، علم عقائد وعلم كلام وغيره ميں اكثر اصطلاحات اسى دور ميں وضع ہوئيں۔اگرحسن الهضيبيُّ كا مدّ عا بیہ ہے کہ ان اصطلاحات کو استعمال کرنا غلط ہے تو بیر بھی درست نہیں ہے۔ جب دینی مطالب کے لیے یہ اصطلاحات وضع ہوئی میں اور اکابر ارباب علم نے تاریخ کے تشلسل کے ساتھ انہیں اپنی تحریروں میں استعال کیا ہے تو یہ بھی غلط نہیں ہوسکتا۔ شیخ الهصیلی فی خود اینی کتاب میں بہت سی الیمی اصطلاحیں استعال کی ہیں جن کا تذکرہ قرآن مجید اور احادیث میں نہیں ہے۔اور اگر حسن البھیمی کا مدعا یہ ہے کہ ان اصطلاحات کا منط استعمال صحیح نہیں ہے تو مولا ناسیّد حامد علی کو اس مدّ عاسے کلّی اتفاق ہے، مگریہ غلط استعال عاکمیت کی اصطلاح کے ساتھ مخصوص نہیں ہے۔ تاریخ اسلامی میں فقہاورعلم کلام میں اصطلاحات کا غلط استعمال زیادہ ہوا ہے۔ا کابرفقہاء کے وضع کردہ اصولوں میں تفریع در تفریع اور تخ یج در تخ یج کا سلسلہ صدیوں تک چلا اور بعض اوقات اس عمل میں قرآنی آیات واحادیث بھی نظر انداز ہو گئیں۔اسی طرح علم کلام میں بھی ہوا۔

لیکن کیا غلط استعال کورو کنے کا میرچی طریقہ ہے کہ ان کا استعال ہی بند کر دیا جائے؟ علمی مباحث میں میمکن نہیں ہے۔مولا نا لکھتے ہیں:

''اس کا اصل طریقہ ہے ہے کہ اصطلاحات کو احتیاط کے ساتھ استعال کیا جائے اور کسی اصطلاح اور کسی بھی شخص کے قول کو کتاب وسنت کی تعلیمات پر کسی حال میں فوقیت نہ دی جائے، بلکہ جیسا کہ ائمہ دین نے ہمیشہ تاکید کی ، اقوال واجتہاد علماء کو ہمیشہ کتاب وسنت کی روشیٰ میں پر کھا جائے اور کتاب وسنت کی تعلیمات کو اصل حیثیت دی جائے اور اصطلاحات اور اقوال ائمہ دین کو فرع کی۔' اسم

مولانا سید حام علی نے شخ حسن ابھیدی گے اس بیان کا پس منظر بھی تلاش کیا ہے اور وہ ہے مصری صدر جمال عبدالناصر کے دورِ حکومت میں اخوان المسلمون پر قانونی بندش کے نتیج میں اخوانی نوجوانوں پر حکومت کا روح فرساظلم وستم اور اُس کے سخت رد ممل میں ''اللہ کی حاکمیت سے رؤگر دانی کرنے والوں، غیر اسلامی قوانین نافذ کرنے والوں اور اسلامی حکومت کے نظریہ کے علم برداروں کو مشتق ستم بنانے والوں کو کافر اور مرتد'' قرار دینے کاعمل اور حکومتی کارندوں کے خلاف ہو تیم کے تشد دکا جواز۔ ۲۰۰۲ مگر ان مباحث میں شخ البھیدی آن ایک داعی سے زیادہ ایک قانون داں اور ایک جج کی باریک بنی اور احتیاط کا انداز اختیار کرتے ہیں۔ وہ مرشد عام بننے سے قبل و کیل اور جج کی باریک بنی اور احتیاط کا انداز اس آخری بحث میں اُن کے ذبن پر مصر کے خصوص دینی، سیاسی اور علمی حالات کا غیر معمولی غلبہ نظر آتا ہے اور احتیاط کا دامن اُن کے ہاتھ سے کچھ چھوٹ سا گیا ہے۔

### حواشي ومراجع

ا - سیّد حامد علی ، قر آنی اصطلاحات اور علمائے سلف و خلف ، مرکزی مکتبه اسلامی ، دہلی ، ۱۹۸۸ء ، ص:۲۲-۲۳

۲- حوالهُ سابق، ص:۲۷-۲۷

سور ہ تو بہ آیت اس کی تفییر میں علامہ آلویؓ نے وضاحت کردی ہے کہ جولوگ اپنے علماء و
 مشاکخ اور اپنے مجتهدین کے اقوال و کردار کو کتاب الله وسنت رسول الله پرتر جیح دیتے ہیں وہ

گم راہ ہیں۔مولانا سیّد حامد علیؒ صراحت کرتے ہیں: ''مسلمان کا فریضہ بیہ ہے کہ وہ تن کا، جو کتاب و سنت سے واضح ہو،ا تباع کرے اور اندھی تقلید کا شکار ہوکر حق کو ترک نہ کردے۔افسوں آج عوام ہی نہیں، علاء تک اس مرض میں مبتلا میں اور جوشخص اس مرض کی نشان دہی کرے اور اسے گم راہی بتائے، اسے بیعلاء اپنے فتو وَل سے گم راہ ثابت کرنے میں لگ جاتے ہیں۔' حوالۂ سابق، ص۲۲

- ۴- قرآنی اصطلاحات اورعلائے سلف وخلف، حوالهُ سابق ،ص:۲۹
- ۵- حوالهُ سابق ،ص:۳۲ ۲- حوالهُ سابق ،ص:۳۸
- اشرف على تفانوى تفسير بيان القرآن، تاج پېلشرز دېلى، ص ١٩٧ ٣٩٨
  - ۸- قرآنی اصطلاحات اورعلمائے سلف وخلف، ص: ۴۷ ۴۷
- 9- سید سلیمان ندوی، سیرت النبی هایشه، دار المصنفین شبلی اکیڈمی، اعظم گڑھ، ۲۰۰۳ء، ج، ۴، م ص:۳۱۲-۱۳۱۳
  - ا- قرآنی اصطلاحات اورعلمائے سلف وخلف،ص: ۴۹
- ا- اشارہ ہے سورہ تو بہ آیت ۳۱ کی تفسیر کی طرف۔ مولا نااصلاحی نے وہاں صراحت کی ہے کہ احبار جمع ہے حربر کی ، جس کا غالب استعال یہود کے فقہاء کے لیے ہوا ہے۔ رھبان جمع ہے راہب کی۔ بینصار کی کے مشاکخ اورصوفیوں کے لیے معروف ہے۔ اُن کورب بنانے کی حقیقت عدگ بن حاتم کی مشہور روایت سے ہوتی ہے۔ سی تن مریم کا الگ سے تذکرہ آیت میں امتیاز بیدا کرنے کے لیے ہے، تاکہ اُن تمام مزعومات کی طرف اشارہ ہوجائے جونصار کی نے حضرت سی کے متعلق ایجاد کیے۔ وہ رب تو بنائے ہی گئے ، کیکن مزید برآل بیہوا کہ اُن کو خدا کا بیٹا ، بلکہ مین خدا بنادیا گیا۔ تکبر مراب قرآن ، فاران فاؤنڈیشن لاہور، جلد سوم ، مارچ ۱۹۸۷ء، ص
- ۱۲- شیخ حسن اہنصیبی ؓ کی کتاب کے مباحث کے لیے دیکھیے راقم کی کتاب اخوان المسلمون-تزکیہ، ادب،شہادے ٔالقلم پبلی کیشنز بشمیر،ایریل اا۲۰عص:۱۰-۱2
  - ۱۳- قرآنی اصطلاحات اورعلائے سلف وخلف،ص:۲۵۸-۲۵۹
  - ۱۲ حوالهٔ سابق، ص:۲۲۲ ۱۵ حوالهٔ سابق، ص:۲۲۲ ۳۲۳

مودودیؓ نے بیان کیے اور واضح کیا ہے کہ بید معانی سلف سے خلف تک معلوم ومعروف رہے ہیں۔ مولا نا ابوالحسن علی ندویؓ نے مولا نا سید ابوالاعلی مودودیؓ پر جوالزام لگایا ہے وہ ان کا اپنا اجتہاد ہے، جس سے استاد حسن بھیبی کا کوئی تعلق نہیں، جس طرح کہ بعض اخوانیوں نے مولا نا مودودیؓ کی کچھ عبارتوں سے مسلمانوں کی تکفیر کا جو خیال اخذ کیا ہے وہ اُن کا اپنا استنباط ہے۔ مولا نا مودودیؓ کا اس سے کوئی تعلق نہیں۔ اُن کا عقیدہ اس سلسلے میں وہی ہے جو استاد حسن محسیبیؓ اور تمام اہل سنت والجماعت کا ہے۔ حوالہ سابق جس ابن ۲۲۵-۲۲۵

21- حوالهُ سابق، ص:۲۲۲

١٨ حسن بن اساعيل الهصيم - دعاة لاقضاة: ابحاث في العقيدة الاسلامية ومنج الدّعوة الى الله،
 دارالطباعة والنشر الاسلامية ، قابره ، ٤٧٤ وس : ١٣٠ - ١٩٣

19- حوالهُ سابق،ص:۱۲ ۲۰- حوالهُ سابق،ص:۱۲

۲۱ - حوالهُ سابق، ص :۵۲ - حوالهُ سابق، ص :۵۲

۲۸ - حوالهُ سابق ،ص: ۲۸

۲۷- حوالهٔ سابق، ص۵۳، مولانا سیّد حامطیؓ نے شخ لبطیبیؓ کی عبارتیں مکمل نقل کی ہیں، مگر اردو ترجمہ میں کہیں تکنیص سے کام لیا ہے۔ راقم نے اس کی تصبیح کردی ہے۔ اس طرح اُن کے ترجموں کی بھی جابجاتسہیل کردی ہے، تا کہ قارئین کو مدعا سبجھنے میں زحمت نہ ہو۔

۲۵ - قرآنی اصطلاحات اورعلمائے سلف وخلف، ص: ۲۷۸ - ۲۷۸

۲۱ - دعاة لاقضاة، ص:۸۷-۸۲

۲۵ - قرآنی اصطلاحات اورعلمائے سلف وخلف، ص: ۲۸۲

٢٨- دعاة لاقضاة، واله بالا، ص١٣- ٢٥

٢٩ - قرآنی اصطلاحات اورعلمائے سلف وخلف، حواله بالا، ص ٢٩٧ - ٢٩٠

۳۰- حوالهٔ سابق ،ص:۳۰- ۳۰۱ ۱۳۰ حوالهٔ سابق ،ص:۳۰- ۳۰ ۳۰

۳۲- حوالهٔ سابق، ص: ۳۰۵- فاضل مصنف یہاں الله کا شکر ادا کرتے ہیں که برصغیر میں مصر جیسے حالات نہیں ہیں۔ یہاں جماعة الگفیر والھجرۃ جیسی کوئی انتہا پینداور تشدد کی حمایت کرنے والی جماعت نہیں ہے اور نہ حاکمیت اللہ کی اصطلاح سے غلط فقہی احکام مستنبط کیے گئے ہیں۔

#### **ED G**

ادارہ تحقیق وتصنیف اسلامی کے منصوبہ کے تحت تیار کردہ

# دواہم کتابیں

اسلام میں خدمتِ خلق کا تصور

مولانا سيدجلال الدين عمريُّ

خدمتِ خلق کے موضوع پریہ ایک شاہ کارتصنیف ہے۔اس میں درج ذیل عناوین پر ہڑی عالمانہ اور تحقیق بحث کی گئی ہے:

خدمت خلق کا صحیح تصور اور غلط تصورات کی تر دید ،خدمتِ خلق کا اجر و ثواب ، خدمت کے لیے کے مستحقین ،خدمت سب کی کی جائے ، قتی خدمات ، رفائی خدمات ،خدمت کے لیے انفرادی واجماعی کوششیں ،خدمت کے لیے اخلاص کی ضرورت \_موجودہ دور میں خدمت کے تقاضے اور ان پڑمل کی شکلیں صفحات : ۱۵۴۰ ، قیمت : ۱۰ الروپ

اس کتاب کا انگریزی، عربی ہندی، ملیالم اور ممل زبانوں میں ترجمہ ہوچکا ہے۔

## قرآن اوراہلِ کتاب

حکایت عبرت نصیحت ڈاکٹرمحمرضی الاسلام ندوی

قرآنِ کریم میں اہلِ کتاب (یہود و نصاری) کے حالات پر بہت تفصیل سے روشی ڈالی گئی ہے۔ ان پر اللہ تعالیٰ کے انعامات واحسانات ، ان کی بداعتقادیوں اور بد اعمالیوں کی تفصیل سے دی جانے والی سزاؤں اعمالیوں کی تفصیل سے دی جانے والی سزاؤں اور تنبیبہوں کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ اہلِ کتاب کے اس مفصل تذکرہ کا مقصد کیا ہے؟ اس میں مسلمانوں کے لیے عبرت وفصحت کے کون سے پہلو ہیں؟ اور اس سے انہیں کیارہ نمائی ملتی ہے؟ اس کتاب میں ان موضوعات سے بحث کی گئی ہے۔ کتاب پر مولانا سید جلال الدین عمری کا مبسوط مقد مہجی ہے۔ صفحات: ۳۰۴ قیت =/۱۲۰ روپئی دہلی۔ 110025

### نقد حديث

## مهدی منتظر سے متعلق روایات: ایک تجزیه

پروفیسر محرسلیم قاسمی

ملاحم میں متاخرین علاء اور مصنفین کی ایک کمبی فہرست ہے، جنھوں نے مہدی منتظر کے عنوان سے ابواب قائم کیے ، یا کتا ہیں تصنیف کی ہیں۔ان میں پوسف بن کیجیٰ الشافعي (م ١٨٥هـ)ني معقد الدرر في اخبار المهدى المنظر، عبال الدين سيوطي (م اا ٩ هـ) نے العرف الوردي في اخبار المهدئ ، حافظ ابن حجرعسقلاني (م٢ ١٩هـ) نے 'القول المخضر في علامات المهدي' (بيركتاب علامه سيوطي كي العرف الوردي كا خلاصه ہے، اس میں ابن حجر نے کوئی علمی اضافہ ہیں کیا ہے اور نہ انھوں نے ان حدیثوں کی تحقیق کی ہے)، حسام الدین الہندی (م 948ھ) نے البرهان فی علامات مہدی آخرالزمان، علی القاری (م۱۰۱ه) نے المشر بالوردی فی مذہب المهدی، مرعی بن پوسف إلكرمی الحسنلي (م٣٠٠١هـ) نے فرائد فوائد الفكر في الامام المهدي المنظر '، ابن حجر البيثمي (م۴۷۹ه) نے 'القول المختصر فی علامات المهدی المنظر '،محمد بن احمدالسفارینی الحسنبلی (م ١٨٨١ه) ني الوامع الانوار البهية ، محمد بن عبدالوباب (٢٠١ه) في احاديث في الفتن والحوادث، علامه شوكاني (م ١٢٥٠هه) ني ُ التوضيح فيما تواتر في المنظر '، نواب صدیق حسن خال (۷-۳۱ه ) نے 'الا ذاعۃ لما کان ویکون بین پدی الساعۃ' محمد بن جعفر الكتاني (م ١٣٢٥ه) ني نظم المتناثر من الحديث التواتر، الشنقيطي (١٣٢٥ه) ني 'الجواب لمقنع المحر ر في الردعلي من طغي وتجبّر بدعويٰ اتنه عيسيٰ أوالمهدي المنتظر ' لكهي \_ بيه مصنفین اینے دور کے مشہور علماء میں سے ہیں۔ ان میں بہت کم مصنفین ایسے ہیں جنھوں نے حدیثوں کی جرح وتعدیل کی میزان پر تحقیق کی ہو۔ زیادہ تر نے ان روایات

کوظیم المرتبہ محدثین کی کتابوں سے قتل کر کے بلاتحقیق اپنی کتابوں میں جمع کردیا ہے۔
عہدِ حاضر میں شخ عبدالعلیم عبدالعظیم بستوی (م۲۰۱۲ء) نے الاحادیث الواردة فی
شان المحمد کی فی میزان الجرح والتعدیل میں اس باب کی حدیثوں کے رواۃ کی فن جرح
وتعدیل کی روشیٰ میں تحقیق کی ، مگر ان کا بیکام غیر جانب دارانہ نہیں ہے، بلکہ انھوں نے
اپنے مد عا ومسلک کو ثابت کرنے کے لیے جانب دارانہ رویّہ اختیار کیا ہے۔اس موضوع
پرعہد حاضر کے دوسر ہے مصنف دکتور الشریف عداب محمود اُحمش (ولادت ۱۹۲۹ء) ہیں،
جفوں نے المہدی المنظر فی روایات اہل السنة والشیعة الا مامیة: دراسة حدیثیة نقدیة کے
عنوان سے کتاب تصنیف کی ہے۔ یہ کتاب شخ عبدالعلیم بستوی کی کتاب کے تعاقب میں کسی
گئی ہے۔اس میں انھوں نے شخ بستوی کے طریقہ تحقیق اور حدیثوں کی تھی وحسین کے طریقہ
کارکوموضوع بنایا ہے۔ یہ کتاب اس موضوع پرتحقیق اور مذکورہ کتب میں سب سے اچھی ہے۔

مهدى منتظر سيمتعلق احاديث

دوران مطالعہ یہ بات سامنے آئی کہ حدیث کے طبقہ اوّل کی کتاب موطاامام مالک میں مہدی منتظر سے متعلق روایات میں سے ایک بھی روایت نہیں ہے ۔ بخاری و مسلم میں حضرت عیسی اور قرب قیامت کی بعض نشانیوں کا تو ذکر ہے، مگر ان روایات میں مہدی کے نام ولقب کے ساتھ ایک بھی روایت نہیں ۔ اسی طرح طبقہ دوم میں سب میں مہدی کے نام ولقب کے ساتھ ایک بھی روایت نہیں ۔ اسی طرح طبقہ دوم میں بھی سے اعلی کتاب سنن نسائی میں بھی اس سلطے کی ایک بھی روایت نہیں ۔ سنن داری میں بھی اس قبیل کی ایک بھی روایت نہیں ۔ اس موضوع پر روایات ابوداؤد، ترفدی ، ابن ماجہ، مسلم اس قبیل کی ایک بھی روایت نہیں ۔ اس موضوع پر روایات ابوداؤد، ترفدی ، ابن ماجہ، مسلم طبر انی اور بہتی وغیرہ میں پائی جاتی ہیں، جوطبقہ دوم ،سوم اور جہارم سے تعلق رکھتی ہیں ۔ طبر انی اور بہتی وغیرہ میں پائی جاتی ہیں، جوطبقہ دوم ،سوم اور جہارم سے تعلق رکھتی ہیں ۔ ذیل میں اس عنوان پر سندا قوی ترجھی جانے والی روایات کا محدثین کے مسلمہ اصول حدیث کی روشنی میں جائزہ لیا گیا ہے:

ا حد تشنا مسدد قال أخبرنا يحيى عن سفيان عن عاصم عن زرّعن عبدالله عن النبي عَلَيْكُ قال: لولم يبق من الدنيا الايوم، قال زائدة في حديثه:

لطوّل الله ذلك اليوم ، ثم اتفقوا ، حتى يبعث فيه رجلا منّي أومن أهل بيتى يواطئ اسمه اسمى واسم أبيه اسم أبى ، زاد فى فطر: يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئت ظلماً وجوراً. قال فى حديث سفيان: لاتذهب أولا تنقضى الدنيا حتى يملك العرب رجل من أهل بيتى يواطئ اسمه اسمى \_ ل

'' حضرت عبداللہ کہتے ہیں کہ نبی اللہ اللہ ایک دن بھی باقی رہے گا تا ایک دن بھی باقی رہے گا تو اللہ اس دن کولمبا کردے گا، یہاں تک کہ اللہ ایک آ دمی مجھ میں سے یا میرے اہل بیت سے مبعوث فرمائے گا ،جس کا نام میرے نام پر اور جس کے والد کا نام بھی میرے والد کے نام پر ہوگا۔ وہ زمین کوعدل وانصاف سے بھردے گا، بعد اس کے کہ وہ ظلم وزیادتی سے بھرچکی ہوگی۔''

٢ حد تنا عبيد بن أسباط بن محمد القرشي الكوفي قال حدثني أبى قال حدثني أبى قال حدثنا سفيان الثوري عن عاصم بن بهدلة عن زرّعن عبدالله قال قال رسول الله عَلَيْتُهُ : لا تذهب الدنيا حتى يملك العرب رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمى . وهذا حديث حسن صحيح ك

'' قیامت نہیں آئے گی جب تک عرب کا ما لک نہیں ہوجا تا میرے اہل بیت کا ایک فرد، جس کا نام میرے نام پر ہوگا۔''

سحد تنا عبدالجبار بن العلاء بن عبدالجبار العطاء ، قال حدثنا سفيان بن عيينة عن عاصم عن زرّ عن عبدالله عن النبي عَلَيْكُ قال: يلى رجل من أهل بيتى يواطى اسمه اسمى سمى

"میرے اہل بیت کا ایک شخص مالک ہوگا دنیا کا جس کانام میرے نام پر ہوگا۔"

"مدقال عاصم واخبونا أبوصالح عن أبي هريرة قال: لو لم يبق من الدنيا الايوم لطوّل الله ذلک اليوم حتى يلى، هذا حديث حسن صحيح "

"اگر دنیا کا ایک دن بھی باقی رہے گا تو اللہ عزوجل اس دن کو لمبا کردے گا، يہاں تک کہ ميرے اہل بيت کا ایک فرد دنیا کا مالک ہوگا۔"

پہلی روایت ابوداؤد کی ہے، جو یانچ سندوں سے مروی ہے اور اس کی ہرسند میں عاصم بن بہدلة ابوالخو د ہیں ۔ بقیہ ۳،۲ اور ۴ نمبر کی روایات امام ترمذی نے قل کی ہیں۔ بدروایات بھی عاصم سے منقول ہیں۔اس کے سوا امام احمد، ابن حبان، طبرانی نے بھی ان روایات کو عاصم ہے نقل کیا ہے۔ ہے عاصم گو کہ فن قراءت کے بڑے امام ہیں۔ وہ بہترین قاری بھی تھے۔ان کے تقوی ،فضل ،علم القرآن والقراءة پرسب كا اتفاق ہے، مگر حدیث کے وہ حافظ تھے نہ امام۔ مزیدیہ کہ ان کے حافظہ کو لے کران پر جرح کی گئ ہے۔ ابن سعد نے اضیں ثقہ کھا ہے، مگر کہا ہے کہ حدیث بیان کرنے میں خطا کرتے تھے۔ لیے اسی طرح کیچیٰ بن معین اور دوسرے ائمہ نے بھی انھیں ثقہ کہا ہے ،کین کسی کو ا نکارنہیں کہ ان میں سوءِ حفظ کی خرابی تھی ۔ حافظ عجلی نے کہا کہ وہ امام قراء ت اور ثقہ تھے، لیکن صاحب السن تھے۔ یعقوب بن سفیان نے کہا ہے کہ وہ ثقہ ہیں، لیکن ان کی حدیثوں میں اضطراب ہے ۔ حماد بن سلمہ نے کہا کہ وہ آخرعمر میں مختلط ہوگئے تھے۔ حافظ عقيلي نے كہا: لم يكن فيه الا سوء الحفظ (ان مين سوءِ حفظ كسواكوكي خرالي نہیں تھی)۔ حافظ ابن حجر نے فرمایا: صدوق اسه أوهام کے (وہ ثقه، مگر کثیر الوہم ہیں) ابن عكيه ني كها ب: ولم يكن بذاك الحافظ ٨ (وه حافظ الحديث نبيل ته ) ـ ابن خراش نے کہا کہ ان کی حدیثوں میں نکارت ہے۔امام بخاری نے ان سے صرف ایک روایت نقل کی ہے، جسے وہ مقرو نا بغیرہ ( دوسرے راوی کے ساتھ )لائے ہیں۔انھوں نے عاصم سے ایسی کوئی روایت نہیں قبول کی جس کی متابع دوسری روایت نہ پائی جاتی ہو۔

حاصل میہ کہ عاصم حسن الحدیث ہیں ، جب ان کی بیان کردہ روایت کی متابع دوسری روایت ملائے گا۔ دوسری روایت مل جائے ، لیکن جہال متابع نہ ہو وہاں ان کی روایت ضعیف کہلائے گا۔ اس جگہ عاصم کی حدیث کی کوئی متابع روایت نہیں پائی جاتی ، سوائے ندکورہ حدیث نمبر مم کے ، جو یوسف بن حوشب الکوفی سے بھی مروی ہے ، جسے طبرانی نے نقل کیا ہے ، مگر امام ذہبی اورابن حجرؓ نے یوسف بن حوشب کو مجھول قرار دیا ہے۔ فیا

عاصم کے، باوجود ثقة ہونے کے، اکثر ائمہ جرح وتعدیل نے ان پرسوء حفظ کی

بناپر جرح کی ہے اور اصول یہ ہے کہ جس راوی میں سوءِ حفظ ہواس کی روایت کی متابعت ضروری ہے۔ اگر متابعت نہ ہوتو وہ منکر کی ایک قسم شار ہوگی۔ اللہ اس جگہ عاصم کی حدیث کی کوئی متابعت نہیں پائی جاتی، لہذا مہدی سے متعلق عاصم سے مروی یہ تمام روایات درجہ مسن سے فروتر (ضعیف) قراریائیں گی۔

۵۔ حد تشا عثمان بن أبى شيبة حد ثنا الفضل بن دُكين حد ثنا فطر عن الفقاسم بن أبى برّه عن أبى الطفيل عن على عن النبي عَلَيْ قال : لولم يبق من المدهر الا يوم لبعث الله رجلاً من أهل بيتي يملؤها عدلاً كما مُلئت جوراً باله المدهر الا يوم لبعث الله رجلاً من أهل بيتي يملؤها عدلاً كما مُلئت جوراً باله من أهل بيتي يملؤها عدلاً كما مُلئت جوراً باله من حضرت على نبي الله من الله من الله من من الله عن الله من الله عن الله من الله عن الله من الله عن الله عنه الله عن الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه الله عن

فطربن خلیفہ کوفی غالی شیعہ ہیں۔ ان کے تشیع کو لے کرائمہ نے ان پر سخت جرح کی ہے۔ حافظ الساجی نے کہا ہے: کان صدوق ڈھڈ لیس بہتقن ''وہ صدوق اور ثقہ ہیں، کیکن قوی راوی نہیں ۔''وہ نہ صرف حضرت علی کو حضرت عثمان پر مقدم رکھتے تھے، بلکہ حضرت عثمان گو برا بھلا بھی کہتے تھے۔ امام احمد نے کہا کہ وہ خشی مفرط (وہ غالی شیعہ برافضی تھے)۔ السعدی اورامام دارقطنی نے کہا ہے کہ وہ زائغ (بھلے ہوئے) انسان تھے۔ امام بخاری آن سے احتجاج جائز نہیں سمجھتے تھے۔ ابوبکر بن عیاش نے کہا ہے: ماتسر کت المروایة عنه الا بسوء مذھبہ ''میں نے اس کی حدیث بدمذہب ہونے کی وجہ سے ترک کردی۔'' کی بن سعید نے کہا ہے: حدث عن عطاء ولم یسمع سائے' اس نے عطاسے حدیث بن نقل کی ہیں، مگر ان سے ان کا سائ خابت نہیں۔'' ابن سعد نے کہا ہے کہ وہ بہت بوڑ ھے ہوگئے تھے، ان کا حال یہ تھا کہ ہر ایک سے روایت قبول کر لیتے تھے۔ سال بوڑ ھے ہوگئے آن کا حال یہ تھا کہ ہر ایک سے روایت قبول کر لیتے تھے۔ سال بوڑ ھے ہوگئے رامام بخاری نے

ان سے صرف ایک روایت نقل کی ہے اوروہ اسے مقروناً بغیرہ لائے ہیں۔ ھلے

یہ حدیث ضعیف ہے۔اس لیے کہ ائمہ نے اس روایت کے راوی فطر پر زائغ (گم راہ)، بدمذہب اور کٹر شیعہ ہونے کا الزام لگایا ہے۔منفر داً ان کی کسی بھی روایت سے احتجاج جائز نہیں۔

المسيّب عن أم سلمة قالت ،سمعت رسول الله عن على بن نفيل عن سعيد بن المسيّب عن أم سلمة قالت ،سمعت رسول الله عن الله عن على بن نفيل على بن نفيل من ولد فاطمة، قال عبدالله بن جعفر وسمعت أباالمليح يثني على على بن نفيل وينكر فيه صلاحاً - الله "

''حضرت ام سلمہ کہتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے:''مہدی کا آناحق ہے اوروہ فاطمہ کی اولا دسے ہوگا۔''

اس روایت کے مرکزی راوی زیاد بن بیان ہیں، جوعلی بن نفیل سے نقل کرتے ہیں۔ حافظ ذہبیؓ نے کہا ہے کہ زیاد بن بیان سے صرف یہی ایک روایت مروی ہے اوران کی متابع کوئی روایت نہیں ملتی۔ کیا

ابن عدی نے لکھا کہ امام بخاری نے زیاد کی روایت سے بیزاری اختیار کی اور کہاہے کہ زیاداتی ایک حدیث سے جانے جاتے ہیں ۔ ۱۸

زیا دبن بیان ذاتی طور پرقانت اورعابد تھے۔ ان کے بارے میں امام نسائی نے فرمایا ہے: لیس به باس "ان میں کوئی حرج نہیں۔" ابن حبان نے انھیں ثقات میں شار کیا ہے اور کہا ہے: شیخ صالح ۔ امام ذہبی نے فرمایا: صدوق لیکن ان کی اس حدیث کے بارے میں کہا: لم یصح (صحیح نہیں ہے) وا۔ اس طرح ابن جرنے فرمایا ہے حدیث کے بارے میں کہا: لم یصح (صحیح نہیں ہے) وا۔ اس طرح ابن جرنے فرمایا ہے کہ وہ صدوق ہیں۔ ی ان کی روایت میں اصل خرابی متابعت حاصل نہ ہونا ہے اور یہ ایس خرابی ہے جوصدوق راوی کی روایت کو بھی منکر بنادیت ہے۔ امام ذہبی نے فرمایا ہے: ان کی روایت کو بھی منکر بنادیت ہے۔ امام ذہبی نے فرمایا ہے: ان کی روایت بیان ان تیفر د الصدوق ومن دو نہ یُعدّ منکراً اللہ "جب کوئی صدوق راوی روایت بیان

کرنے میں تنہا ہوتو اس کی روایت تفر د کی وجہ سے منکر شار ہوگی۔''

اس روایت کے دوسرے راوی علی بن نفیل ہیں۔ ابن حبان نے ان کو ثقات میں شار کیا ہے۔ اس طرح حافظ ذہبی نے فرمایا ہے: لاب اُس بدہ جب کہ ابوجعفر العقبلی نے ان کی تضعیف کی ہے اور کہا ہے کہ علی بن نفیل کی روایت کو کوئی متابعت حاصل نہیں۔ ۲۲ اس طرح حافظ ابن مجر نے فرمایا ہے: ذکرہ العقیلی فی کتابه ، وقال: لایت ابع علی حدیثہ فی المهدی و لا یعرف الا به ۲۳ ''وہ اس حدیث سے جانے جاتے ہیں ،کوئی دوسرااس جیسی روایت نہیں بیان کرتا۔'' اور قاعدہ کے مطابق تنہا راوی کی روایت منکر کہلائے گی ، گوکہ وہ صدوق ہو۔

میرحدیث ضعیف ہے،اس لیے کہ زیاد بن بیان اور علی بن فیل منکر راوی ہیں۔ میر وایت ابن ماجہ میں بھی مختلف الفاظ کے ساتھ وارد ہے ۲۲م، مگر ان سب میں یہی دونوں راوی ( زیاد بن بیان اور علی بن فیل ) ہیں ، لہذا روایت کا حکم بھی وہی (ضعیف) ہے۔

كـحدّثنا سهل بن تمام بن بديع حدثنا عمران القطان عن قتادة عن أبي نضرة عن أبي بضرة عن أبي سعيد الخدري قال قال رسول الله عَلَيْكُ : المهدي منّي أجلى الجبهة أقنى الأنف يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلئت جوراً و ظلماً يملك سبع سنين ـ ٢٥٠

'' رسول الله والله في بيشانى بيشانى كا دين سے ہوگا،اس كى بيشانى كا دين سے ہوگا،اس كى بيشانى كا دورناك بلند ہوگى، زمين كوعدل وانصاف سے ايسا بھردےگا،جس طرح وہ ظلم وستم سے بھرى ہوگى۔سات سال تك اس كى سلطنت رہے گى۔''

ابوداؤد کی اس روایت کوحا کم نے بھی اسی سند سے متدرک حاکم میں نقل کیا ہے۔ ۲۶ انھوں نے اسے مسلم کے شرائط پر سیج مانا ہے۔

اس روایت کے راوی عمران بن قطان ہیں ۔ان کا پورانام عمران بن داورالعمی ابوالعوام البصری القطان ہے۔ امام ابوداؤڈ نے ان کی ستائش کی، مگر کہا کہ وہ ضعیف ہیں۔حافظ ابن حجرؓ نے ان کے بارے میں فرمایا ہے: صدوق یَھِم ُکیؓ '' سچے ہیں، مگر

روایت بیان کرنے میں انھیں وہم ہوجاتا ہے۔' یجیٰ بن سعید اور عمران القطان کے درمیان کاروبار میں شراکت تھی۔ کیچیٰ تجارت اور مالی معاملات میں ان کی تعریف کیا کرتے تھے۔کہا کرتے تھے کہان میں کوئی خرابی نہیں،لیکن وہ صاحب الحدیث نہیں ہیں۔ یجیٰ کہتے ہیں کہ میں نے ان سے کھ حدیثیں کھی تھیں ،مگر پھر انھیں بھینک دیا۔ ۲۸۔ امامنائی نے اضیں ضعیف کہا ہے۔ امام ذہبی نے حاکم کے الحدیث علی شوط مسلم '(پیروایت امام سلم کے شرائط کے مطابق ہے) کہنے بیگرفت کی اور کہا: عمران ضعیف ہیں۔ ۲۹ اس روایت کوامام بزارؓ نے مند بزار (بح الذخار) میں نقل کر کے فرمايا ب: وهذا الحديث لا نعلم من رواه عن قتادة عن أبي نضرة عن أبي سعيد الاعمران القطان ٣٠٠ مرحديث، جهة قاده ني ابونضره ساور ابونضره ني ابوسعیدالخدری سے فقل کیا، ہمنہیں جانتے کہاسے عمران القطان کے سواکسی اور نے بیان كيا بو" ـ امام احدُّ في فرمايا ب: أرجو أن يكون صالحاً "اميدكرتا بول كهوه حدیث بیان کرنے کے لیے موزوں ہوں گے۔''ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے۔ یہ خوارج کی رائے اور فکر سے اتفاق رکھتے تھے۔امام تر مذی نے فرمایا: امام بخاری کہتے تھے: صدوق یکھے (سیچ ہیں مگروہم کے شکارتھے)۔ابن عدی نے فرمایا کہان کی حدیثیں (متابعات میں) ککھی جانے کے قابل ہیں۔اسے۔امام بخاری ان کی روایت کو مقروناً بغیرہ ( دوسرے راوی کے ساتھ) لائے ہیں ،جوضعف راوی کو بیان کرتا ہے۔ابن جوزیؓ نے اس روایت کوالعلل المتناهیة (ص:۱۴۴۳) میں نقل کیا ہے۔

اس روایت کے دوسرے راوی قادہ بن دعامہ ہیں۔ان کے بارے میں حافظ
ابن حجر ؓ نے کہا ہے کہ وہ تقہ، مگر مدّس ہیں۔ سے اسی طرح امام ذہبی ؓ نے کہا ہے کہ وہ تقہ
اور شبت، مگر مدّس ہیں۔ مزید لکھا ہے: مع ھذا فاحتہ اصحاب الصحاح لا سیّما
اذا قال: حدّ ثنا سے "اصحاب الصحاح نے حدّ ثنا کہنے کی صورت میں ان سے احتجاج
روار کھا ہے، مگر اس جگہ ایسانہیں۔ یہاں ان کی روایت 'عن 'سے مروی ہے۔'

ابونضرہ العبدی بھی اس روایت کے راوی ہیں۔ان کا پورانام منذرین مالک

بن قطعہ العبدی ہے۔ بھرہ کے رہنے والے تھے۔ ۱۰ ان کا انتقال ہوا۔ یکیٰ بن معین اور حافظ ذہبی نے انسیں ثقہ کہا ہے۔ اس ابن شاہین اور ابن حبان نے ان کا ذکر شعین اور حافظ ذہبی نے انسیں ثقہ کہا ہے۔ اس ابن شاہین اور ابن حبان نے ان کا ذکر ثقات میں کیا ہے، کیکن فر مایا ہے: ''روایت حدیث میں خطا کرتے تھے۔'' میں خطا کرتے تھے۔'' میں خطا کرتے تھے۔'' اور فر مایا ہے: وَ کَسانَ مَسَّ نِ یُنے طِلّ ہِ ''وہ حدیث بیان کرنے میں خطا کرتے تھے۔'' اور فر مایا ہے کہ وہ موقوف حدیثوں کو مرفوع کردیا کرتے تھے۔عقبلی نے ان کا ذکر ضعفاء میں کیا ہے۔ آخر عمر میں انھیں فالج ہوگیا تھا۔ ۲س ابن سعد نے کہا لکھا ہے کہ ابونضرہ ان شاء اللہ ثقہ ہیں ، کیکن کثیر الحدیث ہیں ، ہرکوئی انھیں قابل احتجاج نہیں سجھتا۔ سے

اس روایت کومتابعت حاصل نہیں ہے، دوسرے میہ کہ عمران کوخود امام ابوداؤڈ نے ضعیف کہا ہے، جنھوں نے ان سے میدروایت نقل کی ہے۔ اسی طرح امام نسائی ،ابن معین اور حافظ ذہبی نے بھی ان کوضعیف قرار دیا ہے۔ روایت کے دوسرے راوی قادہ کے بارے میں بھی حافظ ذہبیؓ نے فرمایا کہ وہ مدّس میں ،الہٰذا میہ حدیث ضعیف ہے۔

٨ ـ حُدّثتُ عن هارون بن المغيرة حدّثنا عمروبن أبى قيس عن شعيب بن خالد عن أبى اسحاق قال قال علي ونظر الى ابنه الحسن فقال: انّ ابنى هذا سيّد كما سمّاه النبي عَلَيْكُم ، وسيخرج من صلبه رجل يُسمّى باسم نبيكم ، يشبه في الخلق ، ثم ذكر قصة يملأ الأرض عدلاً ـ ٣٨٠

'' حضرت علیؓ نے اپنے بیٹے حسنؓ کی طرف دیکھ کر فر مایا: میرایہ بیٹا سردارہے، جیسا کہ نبی آلیاللہ نے اس کے بارے میں فر مایا ہے، اس کی نسل سے ایک شخص پیدا ہوگا، جو تمھارے نبی کے ہم نام ہوگا، سیرت میں ان سے ماتا ہوگا اور بیروئے زمین کو انصاف سے جمردے گا۔''

اس روایت کے راوی ابوا کی السبعی الکوفی ہیں۔ انھوں نے اس کو حضرت علیؓ سے نقل کیااور محدثین کے نزدیک حضرت علیؓ سے مروی ان کی تمام روایات منقطع ہیں، اس لیے کہ حضرت علیؓ کی وفات (۴۸ھ) کے وقت یہ صرف سات سال کے تھے۔ ۳۹۔ اس لیے ان کا ساع کوئی معنیٰ نہیں رکھتا۔

ابواتحق کوفہ کے متشیع محدثین میں سے تھے۔ وہاں سلمان الاعمش اور ان سے بڑا کوئی محدث نہ تھا۔ کوفہ کی تقریباً نوے فی صدحد پثیں انہی دونوں سے مروی ہیں۔ حافظ ابن حجر ؒ نے ابواتحق کے بارے میں کھا ہے: فامّا أبواسحق فروی عن قوم لا يُعرفون ولم ينتشر عنهم عند أهل العلم الا ماحكى أبواسحاق عنهم .... می ' ابواتحق نے ایسے لوگوں سے حدیثیں روایت کی ہیں جو بالکل غیر معروف ہیں اور ان کی روایتیں اہل علم تک نہیں پہنچی ہیں، بجر ان حدیثوں کے جفیں ابواتحق نے بیان کیا ہے۔'

حافظ ابن حجرٌمزید لکھتے ہیں:'' ابواسحاق کے ہم عصر کوفہ والوں کی ایک جماعت تھی ،جن کا فدہب ان کے نشیع کی وجہ سے غیر محمود تھا، مگر وہی محدثین کے سرگروہ تھے، جیسے ابواسحق ،اعمش ،منصور بن معتمر اور زبیدالعامی وغیر ہم۔اہم

ابن حجرؓ اور حافظ ذہبیؓ دونوں نے لکھا ہے کہ اُبواسحاق اور اعمش نے تدلیس کرکے اہل کوفہ کی تمام حدیثوں کو فاسد بنادیا ہے۔ ۲س

اس بنا پریہروایت ضعیف ہے۔

9\_قال هارون حدّثنا عمروبن أبي قيس عن مطرف بن طريف عن أبي الحسن عن هلال بن عمروقال سمعت عليّاً يقول قال النبي عَلَيْكُ : يخرج رجل من وراء النهو يقال له الحارث بن حراث ، على مقدّمته رجل يقال له منصور يوطئ أويمكن لآل محمد كما مكّنت قريش لرسول الله عَلَيْكُ ، وجب على كل مومن نصره أو قال اجابته على الم

"خضرت علی روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ اللہ اللہ نے فرمایا:" ماوراء النہر سے ایک خص حارث نامی ظاہر ہوگا ،جس کے مقدمۃ الجیش میں منصور ہوگا۔ یہ آل محمد کی سلطنت قائم کرے گا ،جس طرح قریش نے میری تقویت کی ۔ جس وقت بیشخص ظہور کرے، تمام مسلمانوں براس کی مدد ونصرت واجب ہوگی۔"

اس حدیث کے راوی ہارون بن مغیرہ کوفی ہیں۔ امام ابوداوُدَّ نے بیہ حدیث بیان کر کے سکوت اختیار کیا ہے ، مگر دوسری جگہ فر مایا: ہارون بن مغیرہ شیعہ کی اولا دمیں

سے تھے۔امام نسائی نے ہارون کو ثقہ کہا ہے۔سلیمانی نے کہا ہے: فیدہ نظر . ۴می اس روایت کے ایک راوی ابوالحن ہیں، مگر محدثین میں انھیں کوئی نہیں جانتا۔ ۴میر اس طرح اس روایت کے راوی ہلال بن عمر بھی مجھول راوی ہیں۔ ۲میر اس بنا پر بیحدیث ضعیف ہے۔

\*الحدري قال سمعت زيد العمى قال سمعت أباالصديق الناجي يحدّث عن أبي سعيد المحدري قال : خشينا أن يكون بعد نبيّنا حدث ، فسألنا نبي الله عَلَيْكُ قال: انّ في المحدري قال : خشينا أن يكون بعد نبيّنا حدث ، فسألنا نبي الله عَلَيْكُ قال: انّ في أمتي المهدى يخرج يعيش خمساً أوسبعاً أوتسعاً - زيد الشاك - قال : قلنا : ها ذاك ، قال : سنين ، قال : فيجيئ اليه رجل فيقول : يا مهدى أعطني أعطني ، قال : فيحثي له في ثوبه ما استطاع أن يحمله . وهذا حديث حسن ، وقد روى من غير وجه عن أبي سعيد عن النبي عَلَيْكُ وأبو الصديق الناجي اسمه بكر بن عمرو ، ويقال بكر بن قيس هيه ميه ميه ويقال بكر بن قيس هيه ويقال بكو بن قيس هيه ويقال بكر بن قيس هيه ويقي ويقال بكر بن قيس هيه ويقال بكر بن قيس هيه ويقال بكر بن قيس هيه بكر بن

'' حضرت ابوسعید الخدری گہتے ہیں: ہمیں خوف لاحق ہوا کہ آں حضرت الیسی کے بعد حادثات نہ پیش آئیں ، اس لیے آپ سے آئندہ کے واقعات دریافت کے تو آپ نے فرمایا: میری امت میں مہدی پیدا ہوگا ، جس کی حکومت کی مدت پانچ سال ، سات سال یا نوسال ہوگی ۔ مدت میں زید کوشک ہوگیا۔ ان کے پاس آکر ایک شخص کے گا: مجھ کو کچھ عنایت کیجئے ۔ وہ اس کو کپڑے میں اس قدر بھر دے گا جس قدروہ اللہ اسکے گا۔ ترمذی نے کہا کہ یہ حدیث حسن ہے۔''

اس حدیث کے مرکزی راوی زید بن حواری العمی البصری ہیں۔ ہرات کے قاضی سے محدثین کی ایک بڑی جماعت مانند ابن سعد، ابن معین، حافظ عجلی، علی بن مدینی ، ابوداؤد، امام نسائی، ابوحاتم الرازی اورابن عدی وغیرہ نے ان کوضعیف قرار دیا ہے۔ ابوزرعہ نے کہا کہ وہ واھی الحدیث ہیں۔ ابن حبان نے یہاں تک کہ دیا: یسروی عن أنس أشیاء موضوعة لا أصول لها وهو عندی لایجوز الاحتجاج بخبرہ مرح

''وہ حضرت انس ؓ سے بے بنیاد چیزیں نقل کرتے تھے، جن کی کہیں کوئی سند نہیں ہوتی تھی۔ وہ میرے نزدیک نا قابل احتجاج ہیں۔'' ابن جوزیؓ نے اس روایت کو العلل المتناہیہ میں نقل کیا ہے اور کہا ہے: یکی نے کہا کہ زید کچھ بھی نہیں۔ ایم تاہم امام احمد، بزار اور امام دار قطنی نے ان کوصالح اور سفیان نے انھیں ثقہ کہا ہے۔ اسی طرح ابن معین نے بھی انہیں صالح کہا، مگر دوسری روایت میں انھیں 'لاثی' اور ضعیف' کہا ہے۔

یہ حدیث ضعیف ہے۔اکثر محدثین نے زید کوضعیف کہا ہے،مزید یہ کہان پر موضوع روابیتیں بیان کرنے کا بھی الزام ہے۔

ااعن أبى هويرة قال قال رسول الله عَلَيْكَ : تخوج من خواسان رأيات سوداء لاير دّها شيء حتى تنصب بايلياء. • ٥٠

''خراسان سے جب کالے جھنڈ نے کلیں گے تو انھیں کوئی روک نہیں سکے گا، یہاں تک کہ وہ مقام ایلیاء میں نصب ہوں گے۔''

بیروایت امام تر مذی گنقل کی ہے اورخودہی اس کوضعیف کہا ہے۔اس لیے کہاس کے راوی رشد بن سعداس کو بیان کرنے میں تنہا ہیں۔اس روایت کو امام احمد نے بھی منداحد (۸۳۱۸۲) میں نقل کر کے فرمایا کہ رشد بن سعد منکر راوی ہیں۔اھ اس بنا پر بیرحدیث ضعیف ہے۔

۱۱ حدّ تنا عثمان بن أبى شيبة حدّ ثنا أبو داؤ د الحضرمي حدّ ثنا ياسين عن ابراهيم بن محمد بن الحنفية عن أبيه عن على قال قال رسول الله عَلَيْكُمْ: المهدي منّا أهل البيت يصلحه الله في ليلة ٥٢٠

'' حضرت علیؓ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:'' مہدی میرے اہل بیت میں سے ہوگا۔اللہ ایک ہی رات میں اس کی اصلاح کردےگا۔''

اس روایت کے مرکزی راوی کیسین الکوفی ہیں۔ان کا پورانام کیسین بن شیبان العجلی الکوفی ہے۔ان کو ابن سنان بھی کہتے ہیں۔اس روایت کے بیواحدراوی ہیں،جن سے امام احمد،ابن ابی شیبہ، امام بخاری (فی التاریخ )، حافظ عقیلی ، ابن عدی ، الوقعیم،

الوعمروالدانی ، ابن ماجہ ، ابویعلی ، نعیم بن حماد اور حافظ مر ّی وغیرہ نے نقل کیا ہے۔ ابن عدی اور حافظ ذہبی نے کہا کہ لیسین اسی حدیث کے ذریعہ جانے جاتے ہیں۔ ان کے سوا اس روایت کا کوئی دوسراراوی نہیں ۔ ۵۳ جافظ عقبی گئے نے فرمایا: لایُت ابع علی هذا اللفظ ''اس سندگی کوئی متابعت نہیں پائی جاتی ۔' ۴۵ اسی طرح ابو بکر البز ارنے کہا ہے : هذا المحدیث لانعلمہ یُروی عن النبی علیہ اللفظ الا من هذا الوجہ بھذا ۵۵ هذا المحدیث کو تم ان الفاظ میں اس سند کے سوانہیں جانے کہ کسی نے نبی الله سن سنا کہ ان الفاظ میں اس سند کے سوانہیں جانے کہ کسی نے نبی الله سن کی کہا ہو۔' امام بخاری نے اس روایت کو ابراہیم بن محمد بن الحقیہ کے تذکرے میں نقل کیا اور کہا ہے : فی استادہ نظر ۲۵' اس سند پرغور کرنے کی ضرورت ہے۔' امام ذبی گئے نے اور ان کی اس روایت کو (میزان الاعتدال ۴۸ مردی میں) علی وجہ الاستشھا دؤکر کیا ہے۔ ابن حبان نے کہا: مسند کے سالمان کی بنیاد پر العتدال ۴۸ مردی ہے۔' کی بنیاد پر المحدیث علی قلّة روایته '' لیسین قلّت روایت کر روایت کی تائید نہ ہونے) کی بنیاد پر المحدیث علی قلّة روایت '' دوایات '' روایات میں اس طرح کی انفراد بیت سے بچنا ضروری ہے۔' ے ۵

بدروایت متابعت حاصل نه ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے۔

الـحدّثنا وكيع عن شريك عن علي بن زيد عن أبى قلابة عن ثوبان قال وسول الله عَلَيْكِيُّهُ: اذا رأيتم الرايات السود من قبل خراسان فاتوها ، فان فيها خليفة الله المهدى ٥٨٥

'' جب کالے جھنڈے خراسان سے آتے دیکھوتو اس میں شامل ہوجاؤ ،اس لیے کہاس میں خلیفة الله مهدی ہول گے۔''

اس روایت کے مرکزی راوی شریک بن عبداللہ انتخعی ہیں، جن سے وکیع بن الجراح نے قتل کیا ہے اوران سے امام احمد نے۔امام احمد کی (اس سند سے) اس روایت کوابن الجوزی نے العلل المتناہیة میں نقل کیا ہے۔ وہ

اس روایت کے راوی علی بن زید بن جدعان کوامام احمد نے ضعیف قرار دیا ہے۔

اس روایت کو امام بیہق نے بھی دلائل النبوۃ (۱۲/۲۵) میں نقل کیا ہے۔ انھوں نے اسے کثیر بن کی بن کثیر الحقی البصری سے نقل کیا ہے۔ کثیر بن کی امام بھری کے شاگر دہیں۔ ان کے بارے میں ابوزرعہ نے کہا ہے: صدوق۔ ابن حبان نے ان کا تذکرہ ثقات میں کیا ہے۔ ابوحاتم نے کہا ہے: محلہ المصدق، و کان یتشیّع ''وہ سے ہیں، مگر شیعیت کی طرف مائل تھے۔' حافظ ابن جمر نے تعمیل الممنعت میں ان کا تذکرہ کیا ہے، جس میں از دی کا قول نقل کیا ہے اور کہا ہے: عندہ مناکیر قلت سے و کان عباس بن عبد العظیم ینھی عن الأخذ عنه سالا '' یم مکر روایات بیان کرتے تھے اور حضرت عباس بن عبد العظیم العنبر کی لوگوں کو ان (کثیر بن کی) سے روایت قبول کرنے سے منع کرتے تھے۔' لہذ ااس سند سے بھی بیروایت ضعیف ہے۔

المحدثنا نمير ثنا موسى - يعنى الجهنى - قال سمعت زيد العمى قال حدثنا أبو الصديق الناجي قال سمعت أباسعيد الخدري قال قال رسول الله على أبو الصديق أمتي المهدى ان طال عمره أوقصر عاش سبع سنين أوثمان سنين أوتسع سنين يملأ الأرض قسطاً وعدلاً تخرج الأرض نباتاً وتمطر الأرض قطرها . ١٢٠

''رسول الله ﷺ نے فر مایا : میری امت کا مہدی سات برس ، آٹھ برس یا نو

برس حکومت کرے گا۔ وہ زمین کو عدل وانصاف سے بھردے گا۔اس کے زمانے میں خوب بارش اورخوب پیداوار ہوگی۔''

اس روایت کو ابن ابی شیبہ، نعیم بن حماداور ابن ماجہ نے نقل کیا ہے۔ اس کے راوی زید اعمی ہیں۔ اس کے سوا بیروایت امام حاکم نے بھی نقل کی ہے۔ انھوں نے اسے سلیمان بن عبید اسلمی سے قل کیا ہے، جومجہول راوی ہیں۔

اس حدیث کا مدارزیداعمی پر ہے، جوضعیف راوی ہیں۔اضیں ابن معین ، ابن سعد، حافظ عجلی ، ابن المدینی ، ابوداؤ د ، قاضی ابوزرعہ ، امام نسائی ، ابن عدی ، قیلی اور حافظ ابن حجر نےضعیف قرار دیا ہے۔

یہ حال ان روایات کا ہے جو سنداً اس باب میں سب سے عمدہ تمجھی جاتی ہیں۔ ان کے مقابلے میں دیگر کتب کی روایات میں ان سے زیادہ ضعف اور نکارت پائی جاتی ہے۔مہدی منتظر سے متعلق روایات سینکڑوں ہیں ،مگران میں سے ایک بھی روایت الیم نہیں جومحد ثین کے اصول نفذ کے مطابق صحیح یاحسن درجہ کی ہو۔

#### عقيدة خروج مهدى

ضعیف روایتوں سے کوئی عقیدہ ثابت نہیں ہوتا۔ امام زرکشؓ کھتے ہیں: انّ الضعیف لا یُحت ہے بیہ فی العقائد والأحكام، ویجوز روایته والعمل به فی غیر ذلک ۱۵٪ ضعیف حدیث سے عقائد اوراحکام ثابت نہیں ہوتے، البتہ ان کے سوا الواب میں روایت جائز ہے اوراس پڑمل بھی۔ 'دوسری جگہ لکھتے ہیں: أجمع علی العمل فی الفضائل و نحوها ممّا لیس فیه حکم و لاشیء المحدیث وغیرهم علی العمل فی الفضائل و نحوها ممّا لیس فیه حکم و لاشیء من العقائد وصفات الله تعالی بالحدیث الضعیف ۲۲' تمام محدثین اورائم کا اس بات پراجماع ہے کہ ضعیف حدیث پر فضائل اور اس جیسے ابواب میں عمل جائز ہے جن میں احکام، عقائد اورصفات باری تعالی ہے متعلق کوئی بات نہیں ہوتی۔''

عقیدہ صرف دلیل قطعی یا خبر متواتر سے ثابت ہوتا ہے، مگر صورت حال ہیہ ہے کہ قرآن کے سوا کچھ بھی متواتر نہیں۔ اگر چہ بعض احادیث متواتر ہیں، کیکن ان میں

مہدی سے متعلق ایک بھی روایت نہیں۔

بعض اہل علم نے کہا ہے کہ مہدی کی روایات لفظ ارمعناً متواتر ہیں ، مگران کا یہ صرف دعوی ہے۔ اس کے ثبوت میں کوئی دلیل نہیں ۔ سب سے پہلے یہ دعویٰ کتاب مناقب الثافعی میں ابوالحن الآبری السنجری (م۳۲۳ھ) نے کیا، بعد کے لوگوں نے انہی کی اتباع کی ۔ دلیل متاخرین کے یاس بھی نہیں ہے۔

خروج مہدی کا عقیدہ اہل السنة کی ایک جماعت (صوفیہ) کا ہے، کین سے عقیدہ متاخرین کے عہد میں وجود میں آیا۔ اسلام کی ابتدائی صدیوں میں اس کا کہیں بھی ذکر نہیں۔ چنا نچہ اہل السنة والجماعت کی قدیم ومشہور کتبِ اشاعرہ اور ماتریدیہ میں اس عقیدہ کا کہیں بھی ذکر نہیں۔ چنا نچہ علم کلام کی مشہور کتب: (۱) العقیدۃ الطحاوی (۱۹۳۱ھ تعالم کام کی مشہور کتب: (۱) العقیدۃ الطحاوی (۱۹۳۱ھ تا ۱۳۳۸ھ)، (۲) الا بائة عن اصول الدیائة (امام ابوالحن علی بن اساعیل الاشعری (۲۲۰ھ تا ۱۳۲۸ھ)، (۳) عقائد النسفیۃ (عمر بن محمد ابوحفص نجم علی بن اساعیل الاشعری (۲۲۰ھ تا ۱۳۲۸ھ)، (۳) عقائد النسفیۃ (عمر بن محمد ابوحفص نجم الدین السفی (م ۱۳۵ھ)، (۴) الموافق فی علم الکلام (عضد الدین الایجی (۲۸۰ھ تا ۱۳۵۵ھ)، (۵) مقاصد الطالبین (سعد الدین تفتاز انی (م ۱۳۵۵ھ) میں سے عقیدہ فدکور نہیں ، نہان کتب کے مشہور شار صیدن: ابن ابی العز الحقی (شارح العقیدۃ الطحاویۃ )، محمد بن سعد الدوانی جلال الدین (م ۱۹۸ھ۔ شرح الدوانی علی العقائد العصدیۃ ) وغیرہ نے عقیدہ مہدی کے عدم ذکر کی وجہ سے ان کے مؤلفین پرکوئی تقید کی۔

ندکور ہ کتب عقائد اوران کے مشہور شارحین کے سوا دیگر کتب عقائد مثلا:
اعتقادائمۃ الحدیث (ابوبکر الجرجانی ،ماکسھ)، کتاب اصول النۃ وکتاب الجامع (امام
احمد بن خنبل ،م ۲۲۱ھ) میں بھی اس عقیدہ کا ذکر نہیں ۔اس سے واضح ہوتا ہے کہ بیعقیدہ
جہورِ امت کا عقیدہ نہیں ۔ائمہ اربعہ میں امام ابوحنیفہ ، امام مالک اور امام شافع سے اس
عقیدہ کی نفی یا اثبات میں کچھ بھی ثابت نہیں۔ امام احمد کی مند میں مہدی سے متعلق
روایات ضرور ہیں ،جن کا کتاب میں لا نااصولا ضروری تھا،اس لئے کہ مسانید میں راوی
کی تمام روایات کو ایک جگہ جمع کر دیا جاتا ہے، اس سے بحث نہیں کی جاتی کہ وہ صحیح ہیں یا

ضعیف کائی ورنہ بہ طور عقیدہ کتاب اصول النة وکتاب الجامع (امام احمد) میں اس عقیدہ کا کہیں ذکر ہے۔

یے عقیدہ شیعوں میں صرف اثناعشریہ اور زیدیوں کا ہے، جب کہ دوسرے شیعوں (اباضیہ) کا کہنا ہے کہ اسلام میں کوئی مہدی نہیں۔ان کا ماننا ہے کہ مہدی سے متعلق تمام افکار ونظریات مسلمانوں میں اہل کتاب سے آئے ہیں۔ چنانچہ اباضی عالم متعلق تمام افکار ونظریات مسلمانوں میں یہ خیال پایا جاتا ہے کہ آخر زمانے میں امام مہدی کا ظہور ہوگا، جو چند ہی دنوں میں دنیا کوعدل وانصاف سے جردیں گے۔ایسے خیالات کا ظہور ہوگا، جو چند ہی دنوں میں دنیا کوعدل وانصاف سے جردیں گے۔ایسے خیالات اباضی قبول نہیں کرتے۔اس لیے کہ اس سے قرآن کریم کی مخالفت لازم آتی ہے، جس نیارت کے بیش نظر خروج مہدی جیسے خیالات، جو امت میں شاکع ہیں کہ آخر زمانے میں خرق عادت ظہور کرکے آخیں انصاف دلائیں گے، امت کی ذات ورسوائی کا باعث میں خرق عادت ظہور کرکے آخیں انصاف دلائیں گے، امت کی ذات ورسوائی کا باعث میں اور سعی ومل کے بجائے ستی اور کا ہلی کا موجب ہیں۔ در اصل یہ عقیدہ تو رات کی بیشین گوئی ہے، جو حقیقت میں نبی آخر الزماں حضرت محمد اللہ کی بیشارت ہے، جے بیود یوں نے تح یف کرکے کچھ کا کچھ کردیا۔' ۱۸

اسی طرح اہل النۃ عالموں میں امام ابن حزم ظاہریؒ (م ۲۵۲ه) فرماتے ہیں: '' جوامت اپنی بداعمالی کے نتیج میں بدختی کا شکار ہوجاتی ہے وہ یاس وحسرت کے ساتھ اپنی گزشتہ حالت کا انتظار کرتی ہے۔ پھر وہ کافی عرصہ تک اس امید کے ساتھ اپنی گزشتہ حالت کا انتظار کرتی ہے کہ کوئی نہ کوئی ہستی ضرور آئے گی، جواضیں سہارے اپنے آپ کومطمئن کرتی رہتی ہے کہ کوئی نہ کوئی ہستی ضرور آئے گی، جواضیں اس ذلت وپستی کے عالم سے نکال کر دوبارہ عروج بخشے گی۔ چنانچ بجوس فارس' گاؤ بہرام ہماوند' کے منتظر ہیں ۔ عیسائی حضرت عیسائی حضرت میسائی حضرت ایسائیت کو تمام ادیان پر غالب کردیں کے ذریعہ آسان سے نیچ اتریں گے اور عیسائیت کو تمام ادیان پر غالب کردیں گے۔ 'اسی طرح روافض مہدی کے منتظر ہیں ، جوآخر زمانے میں ظاہر ہوکر انھیں انصاف دلائیں گے۔' 18.

# مهدی منتظر ہے متعلق روایات پرنقادِ حدیث کے تبصر ہے

ابوزید البخی (م۳۲۲ھ) نے لکھا ہے کہ اس باب میں بہت می روایات وارد بیں، جو حضرت علی اور حضرت ابن عباس وغیر ہم سے مروی ہیں ،الا ّانّ فیھا نظرا اُ ''مگر وہ سب قابل غور ہیں '' م ہے،

علامہ ابن الجوزیؓ (م ۵۹۵ ھ) نے مہدی سے متعلق تمام روایات کو جع اور پھران پرنفذو حقیق کے بعد لکھا ہے: ''اس باب میں حضرت علی ، ابن مسعود، عمار بن یاس، ابن عباس ، ابوسعید ، ابو ہریرہ ، ثو بان اور حضرت ام سلمہ رضی اللہ عظم سے روایات مروی ہیں ، جو تمام کی تمام معلّل ہیں ، سوائے حضرت عمارؓ اور ابن عباسؓ کی دوروا یوں کے ، جن میں حضرت علیؓ کے خاندان کے آخری خلیفہ مہدی کے بجائے حضرت عباسؓ کی نسل سے ہونے کی بشارت دی گئی ہے ، جو سید ھے طور پر ان روایات سے معارض ہیں جن میں اولا دِعلیؓ کے آخری خلیفہ مہدی ہونے کی بات کہی گئی ہے۔ اس کے علاوہ ابن جوزیؓ نے ایک روایت نقل کی ہے ، جسام مر مذی نے حدیث حسن صحیح کہا ہے۔ ابن ایک روایت نقل کی ہے ، جس طرح جوزی نے اس پر کوئی تجر ہ ہیں کیا ہے۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ امام تر مذی کی روایت میں نظر ' مہدی' نہیں آیا ہے اور حضور علیا ﷺ کا خاندان آل عباس بھی ہے ، جس طرح میں نظر کی ایک شاخ ہے۔ ابن الجوزی نے ان روایات سے یہ ثابت کرنے کی معلق تمام روایات معلل ہیں ۔ ابن الجوزی نے ان روایات سے یہ ثابت کرنے کی معلق تمام روایات معلل ہیں ۔ اب

علامہ ابن خلدون (۲۳۷ھ۔ ۸۰۸ھ) نے اپنے مقدمہ میں مہدی سے متعلق روایات پر جرح وتعدیل کے بعد خلاصہ کے طور پر لکھا ہے: '' اہل اسلام کے درمیان ایک زمانہ سے مشہور چلا آ رہا ہے کہ آ خرز مانے میں اہل بیت میں سے ایک شخص کا ظہور ہوگا، جو دین کی حمایت کرے گا اور عدل وانصاف سے کام لے گا، مسلمان ان کا انباع کریں گے، وہ تمام اسلامی ریاست کا مالک ہوگا، اس کا نام مہدی ہوگا، اس کے

زمانہ میں دجال کا خروج ہوگا اوراس کے بعد قیامت کی دیگر اشراط (نشانیاں) نمودار ہوں گی، جن کا ذکر سیح روایات میں آیا ہے۔اسی دوران حضرت عیسی نزول فرمائیں گے۔ وہ دجال کوفل کریں گے، یافل کرنے میں مدد فرمائیں گے۔مہدی نماز کی امامت کریں گے۔ بیتمام باتیں ان روایات سے متدل کی جاتی ہیں جو متکلم فیہ ہیں۔ ۲ کے

شخ محمد الغزالی (م ۱۲۱۲ه) نے لکھا ہے: لم یسر دفی المهدی حدیث صحیح ، وما ور دصحیحاً فلیس بصریح "مهدی کے سلسله میں ایک بھی روایت صحیح نہیں اور جوضیح ہے وہ صریح نہیں۔" سے

حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی (۱۱۱۳ھ) نے مہدی منتظر سے متعلق روایات کو مہدی خلق روایات کو مہدی خلیفہ عباس پر منطبق ومحمول کیا ہے۔ انھوں نے اس باب کی تین روایات نقل کرنے کے بعد لکھا ہے: تحقیق ایں سہ حدیث پیش فقیر آنست کہ مراد از مہدی خلیفہ عباس است ۔'' یہ تین حدیثیں جو اس فقیر نے پیش کی ہیں ،ان سے مراد مہدی خلیفہ عباسی ہے۔''ہم کے

شخ محمہ بن طاہر عاشور المالکی (۱۳۷۹ھ) نے کہا ہے: ''قصہ مہدی کی ابتدا قتل حسین ﷺ کے بعد ہوئی ، جب خلافت اہل بیت سے نکل کر بنوامیہ کو نتقل ہو چکی تھی اور شیعہ (الہاشمین) بنوامیہ کے خلاف ہتھیار اٹھانے اور خروج کرنے سے عاجز تھے۔ اس لیے وہ اس عہد (بنوامیہ) میں سلطنت کے اطراف میں منتشر ہوگئے ، جہاں وہ حصولِ اقتدار کی خاطر مجمیوں اور نومسلموں کو جھوٹی اور گھڑی ہوئی پیشین گوئی کرنے والی روایتوں کو سنا کراینے لیے حمایت حاصل کرنے کی کوشش کرتے تھے۔'' ۵ کے

مولانا عبیداللہ سندھی (۱۳۶۳ھ) نے لکھا ہے:''مہدی منتظر سے متعلق ہمارا خیال بھی وہی ہے جو حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کا ہے کہ مہدی سے مراد فقط مہدی عباسی ہی ہیں،اس کے سواد وسری تمام روایات غلط ہیں۔''۲کے

مولانا سیرابوالاعلی مودودی (۱۳۹۹هه) ککھتے ہیں:''مہدی سے متعلق دوطرح کی روایات پائی جاتی ہیں: ایک وہ جن میں لفظ'مہدی' کی صراحت ہے اور دوسرے جن میں نام کی صراحت نہیں۔ ان دونوں طرح کی روایات میں بتایا گیا ہے کہ وہ آخرز مانہ میں پیدا ہوں گے،ان کے زمانہ میں اسلام کوسر بلندی حاصل ہوگی،مگر ان دونوں قسم کی روایات کی اسنادامام بخاری کے معیارِ نفذ حدیث پر یوری نہیں اتر تیں۔' کے

عبداللہ بن زید آل محمود الشریف حسینی الہاشی (۱۲۱ه ) عصر جدید کے مشہور سلفی عالم ومفتی اعظم قطر ہیں، جن سے قطر، نجد اور حجاز کے بڑے بڑے سلفی علماء نے کسب فیض کیا ہے۔ علامہ ناصر الدین البانی کے قریبی دوستوں میں سے تھے۔ حرم کمی میں عرصۂ دراز تک درس دیتے رہے۔ انھوں نے مہدی سے متعلق تمام روایات کا جائزہ لیا ہے اور یہ نتیجہ اخذ کیا ہے کہ مہدی سے متعلق تمام احادیث نہ صحیح ہیں، نہ صریح ، نہ متواتر، بلکہ تمام کی تمام مجروح اور ضعیف ہیں۔ انھوں نے بیکھی کہا ہے کہ عقیدہ مہدی سلف ملکہ تمام کی عقیدہ نہیں، بلکہ اس کی اصل شعیت ہے۔ ۸ے

ان اہل علم کے سوافتد یم وجدید علماء ومحدثین میں امام جوز قانی ، امام شاطبی ، شخ احمد شلتوت، شیخ عبدالقادر بدران حنبلی، شیخ رشیدرضا، حسن البنا (بانی اخوان المسلمین ) اور مولانا ابوالکلام آزاد وغیرہ کی بھی ، روایات ِ مہدی کے متعلق ، یہی رائے ہے۔

اہل علم ، جومہدی منتظر سے متعلق روایات کو قابل احتجاج سمجھتے ہیں امام پہچیؒ (۴۵۸ھ) نے فرمایا ہے کہ ظہور مہدی سے متعلق روایات سنداً صحیح ہیں۔ 9 کے حافظ ابن حجرؒ (م۸۵۲ھ) نے تہذیب التہذیب میں لکھا ہے: و فسی البساب أ حادیث جیاد ''اس باب میں جیدا حادیث بھی ہیں۔'' ۰۸ے

تُخُ الاسلام ابن تيمية (م ٢٨ هـ) فرماتي بين: انّ الأحاديث الّتي يتحتج بها على خروج المهدى أحاديث صحيحة ، رواها أبو داؤ د والترمذي وأحمد وغيرهم الاروه احاديث بن سي ظهورمهدى كاستدلال كياجا تا ہے، سي بين ، أخيس ابوداؤد، ترذى اورامام احمد نے قال كيا ہے)۔

ستمس الحق عظیم آبادی (۱۳۲۹ه) نے فرمایا ہے: حسر ج أحديث المهدي جماعة من الأئمة ، منهم أبو داؤ دو الترمذي و ابن ماجه و البزار و الحاكم و الطبراني

وأبويعلىٰ الموصلي... واسناد هؤلاء بين صحيح و حسن وضعيف "احاديثِ مهدى كوايك جماعت نے لفل كيا ہے۔ ان ميں ابوداؤد، تر ذرى، ابن ماجه، بزار، حاكم، طبرانى اورابويعلى موصلى وغيره ـ ان كى اسناد سجح ، حسن اورضعف كے درميان ہيں۔ " ٨٢.

عبدالرحمٰن مبارك پوریُّ (م۱۳۵۳ه) كست بین: فالقول بخروج الامام المهدي وظهوره، وهو القول الحق والصواب " في ظهورامام مهدى كا قول حق اورصواب ي- "

نواب صدیق حسن خال (م ٢٠٠١ه) کستے ہیں: لاشک أنّ السمهدي يخوج في آخر الزمان من غير تعيينٍ لشهرٍ ولا عامٍ ، لما تواتر من الأخبار في الباب ، واتّ فق عليه جمهور الأمة خلفاً عن سلف ٢٨٠ بلاشبة آخر زمانه ميں بلاتيين مهينه وسال كمهدى كاظهور موگا، اس ليے كه اس باب ميں روايات متواتر ہيں سلف سے خلف تک جمهور امت كاس براتفاق ہے۔'

ان کےعلاوہ علماء کی ایک جماعت نے بھی مہدی منتظر سے متعلق روایات کو سیح کہا ہے۔

دلائل کا تجزیہ

ا۔ اہل علم میں جن لوگوں نے ظہور مہدی کی روایات کو سیح کہا ہے ان کی بنیادی دلیل میہ ہے کہ یہ روایات ابوداؤد، تر مذی، ابن ماجہ، مند احمد اور حدیث کی دوسری کتب میں مذکور ہیں، یا ائمہ حدیث نے ان روایات کی تصحیح کی ہے۔

دونوں باتیں اپنی جگہ درست ہیں ، مگر اس ضمن میں ایک اور بات ہے، وہ یہ کہ اہل علم جانتے ہیں کہ مہدی سے متعلق ایک بھی روایت ایسی نہیں جس پر ائمہ جرح وتعدیل نے کلام نہ کیا ہو، مگر صرف ائمہ کے اقوال بہ سلسلۂ تعدیل کو لے کر جرح کو یک سرنظر انداز کرکے حدیث کی تھیج کرنا غلط ہے ، حالاں کہ جرح ہمیشہ تعدیل پر مقدم ہوتی ہے۔خطیب بغدادی لکھتے ہیں: واتفق أهل العلم علی ان جرحه الواحد والاثنان وعدلہ مثل عدد من جرحه فان الجرح به أولی ۸۵٪ اہل علم کا اس بات پر اتفاق ہے

کہ اگر کسی روایت کی ایک دوعالم نے تعدیل کی ہواوراتن ہی تعداد جرح کرنے والوں کی ہوتو جرح تعدیل برمقدم ہوگی۔''

۲۔ملائم کے سلسلے میں امام احمدؓ نے فرمایا ہے کہ اس باب میں کچھ بھی صحیح مہیں۔ کہ اس باب میں کچھ بھی صحیح مہیں۔ علامہ ابن تیمیۃ کی بھی بہی رائے ہے۔ اس کے بعد بھی ابن تیمیۃ اوران کے شاگردوں کی نگاہ سے یہ بات کیسے اوجھل ہوگئ کہ انھوں نے جرح وتعدیل کے بغیر حدیثوں کی تھیچ کردی۔

سر صحیحین کوچیورٹر (اس لیے کہ ان کی روایات کو تلقی بالقبول حاصل ہے ،
کسی روایت کا حدیث کی کسی کتاب میں فہ کور ہونا اس کے شیخے ہونے کی ضانت نہیں ہے ،
خصوصاً ابوابِ فضائل میں ، جن کے متعلق بخاری و مسلم کو چیورٹر کر دیگر تمام محدثین نے
ان کی نقد و تحقیق میں تسابل برتنے کا خود اعتراف کیا ہے ، بلکہ موضوع روایت کو چیورٹر کر
ہرطرح کی روایات کو بیان کرنا اور اضیں نقل کرنا ان کے یہاں جائز تھا۔ یہی وجہ ہے کہ
محدثین میں کسی نے بھی ان روایات کی صحت کا دعوی نہیں کیا۔ مثال کے طور امام ابوداؤر اُ فیصر فی نیاں کی ساتھ ہی اس بات کی بھی صراحت کردی کہ اس کا راوی ضعیف نے ایک روایت بیان کی ساتھ ہی اس بات کی بھی صراحت کردی کہ اس کا راوی ضعیف ہے ۔ اسی طرح امام ترفہ کی گئی کتاب سنن میں بہت باریہ کہتے ہیں : ھلذا حدیث غریب من ھلذ الوجہ اور ضعیف وغیرہ۔

۲-اس مسله میں فربی عصبیت اور تقلید شخصیت بھی کارفر ماہے۔ مثال کے طور پر علامہ البائی نے ایک طرف شخ محمد الغزائی کے قول مہدی کے سلسلے میں ایک بھی روایت صحیح نہیں اور جو صرح ہیں وہ صحیح نہیں پر تقید کی ۲۸ وہیں دوسری طرف ابن تیمیہ اور این قیم نے اس باب کی روایات کی تھیے کی اور الآبری نے دعوی تواتر بلادلیل کیا تواس پرسکوت اختیار کیا۔ شخ عبدالعظیم بستوی نے اپنی کتاب الأحادیث الواردة فی تواس پرسکوت اختیار کیا۔ شخ عبدالعظیم بستوی نے اپنی کتاب الأحادیث الواردة فی شأن المهدی فی میزان المجرح والتعدیل میں اپنے مدّ عاکو ثابت کرنے کے لیے روایات کی جرح وتعدیل میں جانب دارانہ رویّہ اختیار کیا، جس کے تعاقب میں دکتور الشریف عداب الحمش نے المحدی المنظر فی روایات اہل السنة والشیعہ کھی۔

خلاصۂ بحث یہ ہے کہ اہل علم میں سے جن لوگوں نے مہدی منتظر سے متعلق روایات کی تقیحے کی ہے انھوں نے جرح راوی کونظر انداز کر کے تعدیل پر ببنی ائمہ کے اقوال کو اختیار کیا ہے، پھران تمام اقوال کو جمع کر کے ان پر تواتر کا دعویٰ کیا ہے اور بعض نے اسے عقیدہ تک میں شامل کردیا۔، حالاں کہ حدیث کی تھیجے میں تقلیر شخصیت کے بجائے ائمہ جرح و تعدیل کے فیصلہ کو مکوظ رکھنا جا ہیے۔

### حواشي ومراجع

- ۱- ابوداؤد،اول كتاب المهدى،۴۲۸۲
- ۲- تر مذى، ابواب الفتن ، باب ماجاء في المهدى، ۲۲۳۰
  - ٣- ترمذي، حواله سابق
  - ٧- ترمذي،حوالهسايق
- ۵- منداحد، مند المكثر ين رمند عبرالله ابن مسعود، دارالكتب العلمية، بيروت، ۲۰۰۸ء، ۲/۱۲/۱۲ مند البير، مكتبه ابن ترسه، قابره، سره، سره البير، مكتبه ابن تيسه، قابره، سره، سرط د ار۱۲۳
  - ٢- طبقات ابن سعد، في الطبقة الثانية من اهل الكوفة ، قاهره، ٢١ ١٩٢١هـ ١٣٢٠
    - تقریب التهذیب لابن حجر، دارالعاصمة ،۱۲۲ اه، ریاض ،۱۷۲۸
  - ۸- ابن عسا کر، تاریخ دمثق بیروت، ۱۵ ۱۸ اهه، ۲۵ ر ۲۲۰، تهذیب التهذیب، قاهره، ۱۴۱۴ اهه، ۵ ر ۴۸
    - 9- المعجم الصغيرللطبراني،المكتبة الاسلامية، بيروت، ١٩٠٥ اه،٢٠ ١٩٠
    - ا- ميزان الاعتدال، دارالمعرفة ، بيروت، ٣٦٣/٢، اسان الميز ان٣٢٠/٢
      - اا- النكت على ابن صلاح لابن حجر،المدينة المنورة، ١٢٠هـ١١٣ه،٢٧هـ ٢٧٥
        - ۱۱- ابوداؤد، كتاب المهدى، ۲۸۳ م
    - ۱۳- تهذیب التهذیب ۲٫۸ ۳۰، الکامل فی ضعفاءالرجال، بیروت،۱۹۸۲ء، ۱۹۴۷
      - ۱۳- طقات ابن سعد ۸۸۴۸
      - اه جافظ شمس الدين ذہبي، سيراعلام النبلاء، بيروت، ١٩٨٢ء، ١٩٨٢
        - ۱۷- ابوداؤد، كتاب المهدى ۲۸ ۴۸
          - ا- ميزان الاعتدال ١٦٠/١٦

۱۸ - الكامل في ضعفاءالرجال، لا بن عدى، دارالفكر، دمشق ،۴۰ ۱٬۹۴ هـ، ۱٬۷۵۳ ا

91- ميزان الاعتدال، دارالمعرفة ، بيروت، ۸۷/۲

۲۰ تهذیب التهذیب، قابره، ۱۳۲۷ه، ۳۵۲/۳۸

۱۱ – الموقظة في علم مصطلح الحديث للذهبي ، ببروت ، ۴۰،۵ اهه ، ۴۲/م

۲۲- تهذیب التهذیب، قایره، ۱۲۱ه ۵، کرا ۳۹

۳۷ – میزان الاعتدال، طبع بیروت، ۳٫۷۸

۲۷ - ابن ماجه، كتاب الفتن ، باب خروج المهدي ،مشدرك حاكم ۴۸٬۰۷۰، المجم الكبير ۵۲۲،۲۲۷ م

۲۵- ابوداؤد، كتاب المهدى، ۲۵

٢٧- متدرك حاكم، كتاب الفتن والملائم عن طريق محد بن اسحاق الصغاني عن عمروبن عاصم ٢٥٥١/٦٠

۲۷- تقریب التهذیب لابن حجرر ۵۵۰

۲۸ - الكفاية ،خطيب بغدادي، دائرة المعارف العثمانية ، ۱۳۵۷هـ، ۱۲۱۰

۲۹ المت درك للحائم مع المخيص للذهبي ، كتاب الفتن والملاحم، دارالمعرفه، بيروت، ۱۳۲۲ اهه ، ۸۵۵۷

۳۰ مند بزار، لا بی بکر بزار، مدینه منوره، ۹۰۰۹ء، ۸۵۸

۳۱ - الضعفاء الكبير لعقيلى ، بيروت، ۴۰، ۴۰ هـ ۳۰، ۱۳۰ ما الكامل ۵۸۸۵، تهذيب الكمال ، حافظ جمال الدين المزي، بيروت، ۴۰، ۴۰ ماره ۳۲۸، ۳۲۸، تيذيب التهذيب، قام ۱۳۱۶، ۱۳۱۸ هـ، ۱۳۱۸، سير اعلام

النبلاء، ٧- ٢٨ تقريب التهذيب را٥٩٥

۳۵۵۸، تهذیب التهذیب، قابره، ۱۳۱۴ه، ۸،۸ ۳۵۵

٣٣ ميزان الاعتدال٣٨٥، تقريب التهذيب ١٨٥٨

٣٨٥ ميزان الاعتدال للذهبي ٣٨٥/٣

۳۵۔ حوالہ سابق، ۱۸۱۸

٣٠٣ تهذيب التهذيب ١٧٣٠

سر طبقات ابن سعد، قامره، ۲۰۷۱ هر ۲۰۷۸

۳۸ ابوداؤد، كتاب المهدى، ۲۹۰

۳۹\_ تهذیب التهذیب، قامره، ۱۳۱۴ هه- ۲۳/۸

۲۵۸ تهذیب التهذیب ۱۷۸۸

اسم تهذيب التهذيب ١٨٨٨

۲۲- تهذیب التهذیب ۲۸/۸، میزان الاعتدال، بیروت ۲۷۰/۳

۳۳ ـ ابوداؤد، كتاب المهدي،،۴۳۰

۴۴- ميزان الاعتدال للذهبي ، بيروت، ٢٠٠٩- ٢٨ يمران الكمال، حافظ جمال المزى،

بيروت، ۱۱۰ هر ۱۳ اهر ۱۱۱ هـ ۱۱۱ ا

۵۱۵ ميزان الاعتدال ۱۵۸۵

۳۱۵ میزان الاعتدال ۴۸ ر۳۱۵

۲۲س ترمذی، ابواب الفتن ، باب ماجاء فی المهدی،۲۲۳۲

۳۸ تهذیب التهذیب، ابن حجر، قاہره، ۱۲۱۲ه ۲۰۰۵

وم. العلل المتناهية ،٢ / ٨٦١ الضعفاء والمتر وكون لا بن جوزي، بيروت، ٦ • ١٣ ههـ - ٣٠٥ س

۵۰ تر مذي، ابواب الفتن ، باب في العمل في الفتن وارض الفتن ، وعلامة الفتن ، ۲۲۶۹

۵۱ تهذیب التهذیب ۲۵۸/۳

۵۲\_ منداحر،مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ۲۲/۱ه ۲۵/۱۸

۵۳\_ الكامل في ضعفاءالرجال لا بن عدى، دارالفكر،١٣١٣هـ الر٢٦٣٣ ميزان الاعتدال

، بېروت، ۲۰۰۹ء ۲۸ س

۵۴ الضعفاء تعقیلی ،مصر،۱۳۲۹هے-۱۲۲۳

۵۵ مند بزار، بیروت، ۹۰ ۱۳۳۸ هـ ۲۳۳۸

۵۷\_ التاريخ الكبير، دائرة المعارف العثمانية ، ۲۰۰۹ هـ ۱۸۷۱

۵۷\_ کتاب الحجر وحین، ابن حبان ، طبع سعودی عرب، ۲۰۰۰ء، ۲ر ۸۹۷

۵۸\_ منداحمه، بیروت، ۲۱ اه ۱۳۷۱ ه

۵۹\_ العلل المتناهبه، لبنان، بیروت،۳۰۴ه ۲۰/۲۸

۲۰ تهذیب التهذیب، قامره،۱۳۱۴ه-۲۷۷

۱۲\_ ابن سعد، بیروت، ۱۰۴ اهر ۱۸۷۸

۲۲ تهذیب الکمال ۲۰ ۴۳۴/ تهذیب التهذیب ۷۳۳۳ المنار النیف، جده ، سعودی عرب،

189/-01851

٣٢٧ ـ تعجيل المنفعة ،طبع لبنان، ١٣١٧ ١٣٠١ م١٢٨

۲۴\_ منداحد،مؤسسة الرساله، پیروت،۱۲۲۱ه، ۷۹٫۷

۲۵\_ النكت على مقدمه ابن صلاح ، طبع رياض ، ۱۴۱۹ هه، ۳۰۸/۲۰ س

۲۲ \_ النكت على مقدمه ابن صلاح ۱۳۰۰
 ۳۱۰ \_ مقدمه ابن صلاح ۱۳۷۰

۸۷ \_ اشراط الساعة النص التاریخی، اباضی استاذ خالد بن مبارک الوہبی، کتاب الاباضیه، زکریا خلیفه المحر می،عمان،۲۰۱۳ء،۹۶ \_الملل واننحل، پیروت،۲۹۹/۱

البدء والثاريخ لاحمد بن مهل لبلخي ، دارالكتب العلمية ، بيروت ، ۱۹۹۷ء ، ۱۸۹۸

ا ٤ - العلل المتنامية لا بن جوزي، حديث في خروج المهدي، ٨٥٥ ـ ٨٦٢

۲۷۔ مقدمہ ابن خلدون ، طبع دمشق ، ۴۲۵ اح، فصل: ۱۵۳ ار ۱۵۳

٣٧ ـ مشكلات في طريق الحياة الاسلامية ،محمد الغزالي طبع قطر،١٠٠ هـ، ص:١٣٩

٣٧٨ ازالة الخفاء عن خلافة الخلفاء، مقصد دوم ٢٨٨

24\_ جمهرة مقالات ورسائل الشيخ محمه طاهر بن عاشور،اردن، ٢٠١٥ء،ار١٠٠

۲۷۔ عقیدہ انتظار سیح ومہدی، عبیداللہ سندھی، مطالرحمٰن پبلشگ ٹرسٹ، کراچی، ۱۹۹۷ء، ص۳۲:

۸۶۰ مجموعه رسائل الشيخ عبدالله بن زيد، بحواله البيانات عن المهدى، ۸۸

۵۷ ـ لامهدی ینتظر بعد الرسول علیه خیر البشر، مجموعه رسائل الشیخ عبدالله بن زید آل محمود، دوحه، قطر ۱۲۷

9- تهذیب التهذیب ، ترجمه : محمد بن خالد الجندی، دائرة المعارف النظامیة ، حیررآباد، بند، ۱۲۲۵ میرون ۱۲۲۵

٠٨٠ تهذيب التهذيب، ترجمه : نفيل بن زراع النهدى

٨١ - ابن تيميه،منهاج السنة ، جامعة الإمام محمد بن سعود الاسلاميه، رياض ١٩٨٦ء، ٨م/٢٥٢

۸۲\_ عون المعبود شرح ابوداؤد، بيروت، ۱۳۱۵ه، ۱۱ ر۲۴۳

۸۳ عبدالرحلن مبارك بوري، تحفة الاحوذي شرح تر مذي، دارالفكر، بيروت، ۲۸۵/۸

۸۴ الاذاعة ، بيروت، ۲۱ اه، ۱۸۲

٨٥ - كتاب الكفاييه في علم الرواية ، باب القول الجرح ، دارالكتب مصر،٢٠٠٢ء،١٣٣٣

٨٢ سلسة الاحاديث الصحيحة ٢١/٢٨

#### **ED**

# جديد مسائل

# انشورنس کی شرعی حثییت

مولا نا كمال اختر قاسمي

eventuality.1

معاشیات کے جدید مسائل میں سے ایک انشورنس 'ہے۔ اس کی بہت ہی صورتیں ہیں، جن میں سے بعض کو فقہا نے بالا تفاق جائز قرار دیا ہے اور لعض کے جوازیا عدم جواز کے بارے میں ان کے درمیان اختلاف ہے۔ مقالہ نگار کی رائے ان کے جواز کے حق میں ہے۔ انھوں نے دلائل بھی پیش کیے ہیں۔ جو حضرات اس موضوع پر اظہارِ خیال کرنا جا ہیں ان کے لیے تحقیقات اسلامی کے صفحات حاضر ہیں۔ (مدیر) انشورنس (Insurance) انگریزی زبان کا لفظ ہے، جس کے معنی صفانت، انشورنس کا معنی صفات، جس کے معنی صفانت، ایکس کی انشورنس کا می معنی سانت کی ایکس کے ہیں۔ آ کسفورڈ ڈ کشنری میں انشورنس کا می معنی بیان کیا گیا ہے:

The Providing protect against the possible

''مکنه خطرات سے تحفظ فراہم کرنا۔'' اس کے لیے اردو و ہندی میں' بیمہ' اور عربی میں' تامین' کا لفظ مستعمل ہے۔ اصطلاحی تعریف

انشورنس کی متعددتعریفات کی گئی ہیں،ان میں سے ایک یہ ہے:

Insurance is a legal agreement between two parties: the insurance company(Insurer) and the individual (insured). In this the insurance company promises to make good the losses of the insured on happening of the insured contingency. The contingency is the event which causes a loss. It can be the death of the policy holder or damage/destruction of the property. its called a contingency because theres uncertainty regarding happening of the event. The insured pays a premium in return for the promise made by the insurer. 2

"انشورنس دو فریق بیمه کننده (کمپنی) اور بیمه کار کے درمیان ایک قانونی معاہدہ ہے۔اس میں بیمه کینی بیمه کرانے والے کے نقصانات کی تافی کا وعدہ کرتی ہے, جب بیمه دارکو ہنگا می صورت حال کا سامنا ہوتا ہے۔ ہنگا می صورت حال کا مطلب وہ واقعہ ہے جونقصان کا سبب بنتا ہے۔ جیسے پالیسی ہولڈر کی موت یا جائیداد کی تنابی وغیرہ۔اس کو ہنگا می صورت حال اس لیے کہا جاتا ہے کیوں کہ اس کا واقع ہونا غیر نقینی ہوتا ہے۔اس کے لیے بیمہ دار کے لیے ضروری ہوتا ہے کہ وہ بیمہ کمپنی کو ہے۔اس کے لیے بیمہ دار کے لیے ضروری ہوتا ہے کہ وہ بیمہ کمپنی کو ایک مخصوص پر میمیم ادا کرے۔"

گویاانشورنس اس معاہدے کو کہا جاتا ہے جس کے ذریعے کچھ معاوضہ، جسے پر سیم کہتے ہیں، دے کر نقصان کا خطرہ دوسرے فریق پر ڈالا جاتا ہے، جس فریق کا خطرہ بیمہ کنندہ پر ڈالا جاتا ہے اس کو بیمہ کار کہا جاتا ہے۔ بیمہ کنندہ عام طور پر ایک تمپنی ہوتی ہے، جو بیمہ کار کے نقصانات اپنے اوپر لینے کو تیار ہوتی ہے۔

برنس انشورنس تجارتی کمپنیوں کے ذریعہ کیا جاتا ہے۔اس میں لائف انشورنس، خطرات کا انشورنس، ٹرانسپورٹ انشورنس، آگ (فائر) کا انشورنس وغیرہ شامل ہے۔ انشورنس کی بیشم نفع ونقصان کے تصور پر بینی ہے۔اس وجہ سے اس کے حکم شرعی کے متعلق فقہاء کے درمیان اختلاف ہے اور انشورنس کی بہی قسم کل نزاع ہے۔ تجارتی بیمہ کے جواز اور عدم جواز کے متعلق عرب علاء میں خوب علمی بحثیں ہوئی ہیں۔ متعدد سمینار ہوئے ہیں اور علمی مجالس منعقد ہوئی ہیں۔ بہت سے مقالات اور متعدد کتا ہیں منظر عام پر آئی ہیں، جن میں سے بعض میں جواز اور اکثر میں عدم جواز کی بات کہی گئی ہے۔

#### انشورنس كي حرمت كي علّت

ا\_غرر

انشورنس کے تمام معاملات میں انجام کاعلم نہ ہونے کی وجہ سے فقہاء اسے دھوکہ اور غرر پر بینی خرید وفروخت میں شامل کرتے ہیں، کیوں کہ غرر کا مطلب ہی یہ ہوتا ہے کہ معاطعے کا انجام خفی ہو ۔ ہمتعدد احادیث میں دھوکا اور ظلم پر ببنی خرید وفروخت سے منع کیا گیا ہے۔ ایک حدیث میں ہے:

نَهَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ عَن بَيعِ الْحَصَاةِ وَعَن بَيعِ الْعَرَدِيِّ. " فَي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْعَرَدِي "الله كرسول عَلِيْتَهِ فَي كَنَرُ بِول والى نَتْ اور دهوكه والى نَتْ سِمْعِ فَر مانا هِي اللهِ عَنْ مِنْ عَلَم فرمانا هے "

۲\_ریا(سود)

موجودہ انشورنس کاروبار سود پر مبنی سرمایہ کاری ہے، جس میں انشورنس کمپنی مختلف افراد سے پر بمیم کی شکل میں رقم اکٹھا کر کے سودی کاروبار میں لگاتی ہے اور اس سے حاصل کردہ رقم کا پچھ حصہ بیمہ داروں کو دے کر باقی تمام حصے خود رکھ لیتی ہے ۔ حادثہ کی صورت میں مدت کی تکمیل کے بعد بعض بیمہ داروں کو پر بمیم سے زیادہ رقم مل جاتی ہے اور جس کے ساتھ کوئی حادثہ پیش نہیں آتا اسے پچھ بھی رقم نہیں ملتی، بلکہ پوری رقم کمپنی کی ہوجاتی ہے۔ دونوں صورتوں میں اصل رقم سے زیادہ وصول کی جاتی ہے۔ اسی کور یول (سود) کہا جاتا ہے۔ فقہاء نے سود کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

انّ الزيادة الخاليةَ عن عوض هو مالٌ من الرِّبا لا يستحقّ على أحد س. 
" عوض سے خالی اور استحقاق کے بغیر زائد مال ربا کہلاتا ہے۔ "

انشورنس كے متعلق فقهی كانفرنسيں اور فيصلے

اپریل ۱۹۲۱ء میں بیمہ کے متعلق اہل علم کی طرف سے پہلی مرتبہ دمشق میں باضابطہ کا نفرنس منعقد ہوئی۔اس کے اہم شرکاء مصطفیٰ الزرقاء اور عبد الرحمٰن عیسیٰ وغیرہ نے مرقبہ انشورنس کے جواز کی رائے دی، جب کہ محمد الامین اور شیخ محمد ابوزھرہ وغیرہ نے

عدم جواز کی رائے دی۔ ہے اس تعلق سے سعودی عرب کی مہجلے سے ہوئے اسے ناجائز قرار المعلماء نے ۱۳۹۷ نے الآخر ۱۳۹۷ ہے میں منعقد کانفرنس میں بیہ کہتے ہوئے اسے ناجائز قرار دیا کہ بیر مالی معاوضہ والاعقد ہے، جوغرر فاحش، قمار اور ناجائز شرط پر مشمل ہے۔ مزید کہا:
"انّ عقدَ التأمین التجاری یشتمل علی ربا الفضل والنسا، لما أن

فيها أخذُ مال الغير بلا مقابل. ٢

'' برنس انشورنس ربو الفضل اوَّر ربوا النسيئة پرمشتمل ہے ، کیوں کہ اس میں بلاا جازت دوسرے کا مال حاصل کرنا پایا جا تا ہے۔''

انشورنس سے متعلق تیسری عالمی کانفرنس رابطة العالم الاسلامی کے تحت مجمع الفقہ الاسلامی کی طرف سے مکہ مکرمہ میں ۱۰ استعبان ۱۳۹۸ھ کومنعقد ہوئی۔اس میں بھی اکثریت کی رائے پرانشورنس کی تمام قسموں کو ناجائز قرار دیا گیا۔ بے

الاسلامی کی طرف سے ایک کانفرنس منعقد ہوئی۔ اس میں بھی انشورنس کے عدم جواز کا الاسلامی کی طرف سے ایک کانفرنس منعقد ہوئی۔ اس میں بھی انشورنس کے عدم جواز کا فیصلہ لیا گیا۔ ۲۱ ر ۲۱ ر ۲۱ ر ۲۹ ر وری ۲ کافرنس منعقد ہوئی۔ اس کی بنیاد سے بتائی گئی کہ انشورنس کانفرنس میں انشورنس کے عدم جواز کا فیصلہ کیا گیا۔ اس کی بنیاد سے بتائی گئی کہ انشورنس کی بنیاد سے بتائی گئی کہ انشورنس کے عدم جواز کا فیصلہ کیا گیا۔ اس کی بنیاد سے بتائی گئی کہ انشورنس کی بنیاد سے اور اس میں غرر، ربوا اور قمار پایا جاتا ہے۔ کیوں کہ بیمہ کے معاملے میں دونوں عوض نقد ہیں اور اس میں ادھار اور زیادتی دونوں پائی جاتی ہے۔ تنظیم اسلامی کی بین الاقوامی کونسل آف اسلامک اکیڈمی نے دسمبر ۱۹۸۵ء میں جاری این قرار داد میں سے کہتے ہوئے اسے نا جائز قرار دیا:

أنّ عقدَ التأمينِ التجاري ذى القسط الثابت الذى تتعامل به شركات التأمين التجاري عقدٌ فيه غررٌ كبيرٌ مفسدٌ للعقد ولذا فهو حرام شرعًا. ٨

"ایک مقررہ پر بمیم کے ساتھ تجارتی بیمہ کا معاہدہ، جس کے ساتھ تجارتی انشورنس کمپنیال ڈیل کرتی ہیں، ایک ایسا معاہدہ ہے جس میں بہت بڑادھوکہ ہوتا ہے، جومعاہدہ کو باطل کرتا ہے۔ لہذا پیشریعت کی رؤسے حرام ہے۔"

انثورنس کی ترعی حثیت

اسلامک فقہ اکیڈی (انڈیا) نے اپنا چوتھا فقہی سمینار انشورنس کے موضوع پر ۱۹۲۹ اگست ۱۹۹۰ء میں حیر آباد میں کیا۔اس میں شرکاء کا عام رجحان یہ تھا کہ ہندوستان کے پس منظر میں جان ومال کا بیمہ کرانے کو جائز قرار دیا جائے۔البتہ بعض امور پرغور کرنے کی تجویز پر فیصلے کو مؤخر کر دیا گیا۔پھر اگلے سال ۱۲۰۰ اکتوبر تا ۲۲ نومبر ۱۹۹۲ء میں اعظم گڑھ میں منعقد ہونے والے سمینار میں مجلس تحقیقات شرعیہ کھنو کی طرف سے ۱۹۹۲ء میں کیے گئے فیصلے اور اس موضوع پردارالعلوم دیوبند کی جانب سے جانے والے قاوی کی روشنی میں منفقہ طور پر یہ فیصلہ کیا گیا:

''مروجہ انشورنس اگر چہشریعت میں ناجائز ہے، کیوں کہ وہ رہا، قمار اور غرر جیسے شری طور پرممنوع معاملات پرمشمل ہے، لیکن ہندوستان کے موجودہ حالات میں جب کہ مسلمانوں کی جان و مال اور صنعت و تجارت وغیرہ کو فسادات کی وجہ ہے ہر آن شدید خطرہ لاحق رہتا ہے، اس کے پیش نظر' الضرورات تیج الحظورات'، رفع ضرر، دفع حرج اور تحفظ جان و مال کی شرعاً اہمیت کی بنا پر ہندوستان کے موجودہ حالات میں جان و مال کا بیمہ کرانے کی شرعاً اجازت ہے۔' فی

اارتا ۱۱ رتا ۱۱ مارچ ۲۰۰۱ء کو میسور میں اسلامک فقہ اکیڈمی کا پندر سواں سمینار منعقد ہوا، جس میں یہ فیصلہ لیا گیا کہ میڈیکل انشورنس بھی تمار سے خالی نہیں ہے اور مختلف قتم کے ناجائز امور پر شمل ہے۔ لہذا ہمارے ملک کے عام حالات میں میڈیکل انشورنس ناجائز ہے اور اس حکم میں سرکاری وغیر سرکاری اداروں میں کوئی فرق نہیں ہے، البتہ قانونی مجوری میں اس کی شجائش ہے، لیکن جع کردہ رقم سے زائد جوعلاج میں خرچ ہوتو صاحب استطاعت کے لیے اس کے بہ قدر بلانیت ثواب صدقہ کرنا واجب ہے۔ ہوتو صاحب استطاعت کے لیے اس کے بہ قدر بلانیت ثواب صدقہ کرنا واجب ہے۔ اس میں درج ہے کہ اکیڈمی کا یہ نقط نظر نہ صرف میڈیکل انشورنس کے بارے میں ہے، جس میں درج ہے کہ اکیڈمی کا یہ نقط نظر نہ صرف میڈیکل انشورنس کے بارے میں ہے، بلکہ یہی رائے جان و مال کے انشورنس کے بارے میں بھی ہے۔ قمار اور ربوا کی آ میزش کی وجہ سے اکیڈمی انشورنس کی ان صورتوں کو بھی اصولاً ناجائز بچھتی ہے، البتہ فسادات

وغیرہ کے حالات میں جان و مال کے انشورنس کی اجازت ہو تھی ہے۔ نیا
عرب علاء میں شخ مصطفیٰ الزرقا، شخ محمہ یوسف موسیٰ، شخ عبدالرحمٰن عیسیٰ، شخ عبدالوجاب وغیرہ متعدد اہل علم نے ہوشم کے انشورنس کوجا نزقر اردیا ہے۔
علی الخفیف، شخ عبدالوہاب وغیرہ متعدد اہل علم عیسے قاضی مجاہدالا سلام قاسمی اورڈاکٹر محمہ نجات اللہ صدیقی وغیرہ کی رائے ہے کہ انشورنس کی تمام قسمیں معاشرے کے لیے مفید تعاون کی ایک شکل ہے۔ لائف انشورنس بیمہ دار کے لیے مفید ہے، اس لیے اگر مدت تک وہ آدمی زندہ رہتا ہے تو قسط کی شکل میں ادا کی گئی پوری رقم لے سکتا ہے اور مرنے کے بعد انشورنس کا معاوضہ اس کے ورثہ وصول کر سکتے ہیں۔ شخ احمد طرسنوسی وغیرہ نے انشورنس کو عقد موالات 'پر قیاس کرتے ہوئے جائز قرار دیا ہے۔ یہ بھی ذمہ داری کے انشورنس کی طرح ہے۔ اس کا مطلب سے ہے کہ کوئی شخص کسی سے یہ معاہدہ کرے کہ میری طرف کی طرح ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی شخص کسی سے یہ معاہدہ کرے کہ میری طرف سے بلا ارادہ واقع ہو جانے والی 'جنایات' کے جرمانے کی ادائیگی اپنے ذمے لے لواور میرے مرنے کے بعد تم میرے وارث ہو۔ اکابر فقہاء صحابہ 'عقد موالات' کو درست میں شار کرتے ہیں۔ ا

# متفقہ طور پرانشورنس کے جواز کی شکلیں

دنیا میں انشورنس کی متعدداقسام رائج ہیں۔ان میں سے ایک دوشکلیں مختلف فیہ ہیں۔ دیگر تمام شکلوں کو متفقہ طور پر جائز قرار دیا جاتا ہے۔اس کے علاوہ اس کی متعارض شکلیں بھی ضرورت شدیدہ اور ملکی حالات کے پیش نظر متفقہ طور پر جائز ہیں۔اس کی بعض ان اقسام کا جاننا ضروری ہے جوعوام میں بڑے پیانے پر رائج ہیں اور ان کو تمام علماء جائز قرار دیتے ہیں۔ان میں سے بعض شکلیں یہ ہیں:

# تعاونی انشورنس یا ( کوآیریٹوانشورنس)

کوآپریٹوانشورنس نیہ ہے کہ کسی ادارہ یا جماعت یا اپارٹمنٹ کے لوگ باہم مل کر فنڈ تشکیل کرتے ہیں اور حادثے کی صورت میں اس فنڈ سے ان کی مدد کی جاتی ہے۔ فنڈ میں جمع شدہ رقم کم پڑ جائے تو شرکاء سے وصول کی جاتی ہے اور نے جانے کی صورت میں آئندہ سال کے لیے جمع کر لی جاتی ہے۔

انشورنس کی اس قتم کوفقہاء نے متفقہ طور پر جائز قرار دیا ہے۔ سعودی عرب کی مسجلس ھیئة کبار العلماء نے اپنے فیصلے میں کہا ہے کہ کوآپریٹیو انشورنس خالص عقد تبرع سے اور ربو لیعنی سود کی دونوں قتم ربو الفضل اور ربو النسیئة سے محفوظ ہے، اس لیے جائز ہے۔ تنظیم اسلامی کانفرنس کی بین الاقوامی کونسل آف اسلامک اکیڈی نے دسمبر 19۸۵ء میں جاری اپنی قرار داد میں اسے جائز قرار دیا ہے:

انّ العقد البديل الذي يحترم أصول التعامل الإسلامي هو عقد التأمين التعاون، وكذلك التأمين التعاون، وكذلك الحال بالنسبة لإعادة التأمين القائم على أساس التأمين التعاوني دعوة الدول الإسلامية للعمل على إقامة مؤسسات التأمين التعاوني، وكذلك مؤسسات تعاونية لإعادة التأمين حتى يتحرّر الاقتصاد الإسلامي من الاستغلال ومن مخالفة النظام الذي يرضاه الله لهذه الأمة \_ 11

" کوآپریٹیو انشورنس ایبا متبادل معاہدہ ہے جو اسلامی معاملات کے اصولوں کے مطابق ہے اور بیتر ع اور تعاون پر بنی معاہدہ ہے۔ بید کوآپریٹو انشورنس پر بنی انشورنس کے اداروں کے ساتھ ساتھ دوبارہ انشورنس کے لیے تعاون پر بنی اداروں کے قیام کے لیے کام کرنے کی دعوت دینا چاہیے، تا کہ اسلامی معیشت کو استحصال اور پہندیدہ نظام کی خلاف ورزی سے نجات ملے۔"

اسی طرح رابطہ عالم اسلامی کے زیر سرپرتی قائم اسلامی فقہ اکیڈی نے ۱۳۹۸ میں مکہ مکرمہ میں منعقدہ اپنی کانفرنس میں اسے جائز قرار دیا ہے۔ موسوعۃ فقہ المعاملات میں اس کو تبرّع اور تعاون پر بہنی عقد قرار دیتے ہوئے جائز قرار دیا گیا ہے۔ کیوں کہ کو آپر بیٹوانشورنس کے شرکاء کا مقصد تجارت کرنا اور دوسروں کے اموال سے نفع کمانا نہیں ہوتا ، بلکہ ان کا مقصد خطرات اور ضرر کو دور کرنے کے لیے تعاون میں حصہ لینا ہوتا ہے ۔ ھیئۃ کبار العلماء کی طرف سے ۲۸۸ م ۱۳۹۷ھ کو ریاض میں منعقدہ اجلاس

میں اور مجمع الفقہ الاسلامی کی طرف ہے • ارشعبان ۱۳۹۸ھ کو مکہ مکرمہ میں منعقدہ اجلاس میں اتفاق رائے سے تعاونی انشورنس کے جواز کا فیصلہ کیا گیا تھا۔ سل

مجمع الجوث الاسلامية مصرف جامع الازهر ميس منعقده اجلاس ميس يه فيصله كياتها:
التأمين الذي تقوم به جمعيات لتؤدي لأعضائها ما يحتاجون اليه
من معونات و خدمات أمر مشروع ،وهو من التعاون على البريهما،
"تعاوني انشورنس كے جوازكي دليل بيہ كهاس كى بنياد محض تعاون پر
ہے اور بيا يك عقد تبرع ہے، جے لين دين كے اصول پر منطبق ہونا
ضروري نہيں ہے۔"

### اجتماعی انشورنس/حکومتی انشورنس

اجتماعی انشورنس حکومت کی طرف سے چلائی جانے والی اسکیم ہے۔ ہندوستان وغیرہ اکثر ممالک میں حکومت کی طرف سے ایسی متعدد اسکیمیں چلائی جاتی ہیں جن میں حکومت اینے ملاز مین کی تنخواہ سے معمولی رقم انشورنس کے نام پر وضع کرتی ہے اور حادثہ وغیرہ کی صورت میں خطیر رقم اس کو یا اس کے اہل وعیال کو دی جاتی ہے۔ ہندوستان جیسے ممالک میں حکومت کی نگرانی میں ساج کے مختلف طبقات کی نتمبر وترقی کے لیے اجتماعی تعاون کے لیے انشورنس کی شکل میں متعدد اسکیمیں چلائی جاتی ہیں، جوراست طریقہ سے حکومت کی نگرانی میں ہوتی ہیں اوران میں ساج کے مختلف طبقات کے لیے ترقی اورمعاشی اصلاح کی بہت سی اسکیمیں اور بہت سی شکلیں ہوتی ہیں،جن کی بے حد آسان اور معمولی قسطیں ہوتی ہیں۔ان تمام اسکیموں سے حکومت کا مقصد اینے عوام کی فلاح و بہبود، معاشی الشحكام ، اجتماعيت كي خدمت اور نا گهاني حالات ميں متاثرين كي امداد و تعاون كرنا ہوتا ہے۔انشورنس کی اس شکل میں روز گار انشورنس ،ہیلتھ انشورنس ،معذوری کا انشورنس اور پینش انشورنس شامل ہیں۔ یہ کام موجودہ دور میں حکومت کے اقتصادی اداروں اور سرکاری صحت کے اداروں کے ذریعے انجام دیے جاتے ہیں۔مثال کے طور پر سرکاری ملاز مین کا انشورنس حکومت کے ذریعے اس مقصد سے کرایا جا تا ہے کہان کی مدتِ کار کے ، دوران ان کی تخواہ سے خاص رقم وضع کر لی جاتی ہے۔حکومت اس میں اتنی ہی رقم کا اضافیہ

کرتی ہے اور ملازمت کے اختتام پر پاکسی عذر کی وجہ سے سبک دوشی پر ماہانہ پنشن کی شکل میں ایک متعین رقم دیتی ہے۔اسی طرح زخمی یا شدید بیار ہوجانے کی صورت میں علاج کے علاوہ مناسب معاوضہ دیا جاتا ہے۔حکومت کی طرف سے کیے گئے انشورنس کی بہت سی شکلیں آج رائج میں، جن کا مقصد بیر ہوتا ہے کہ عوام کے خطرات اور نقصان کی تلافی کی جائے، تا کہ عوام معاثی طور برتر قی کرسکیں اور مختلف خطرات سے ہونے والے نقصان کی تلافی کی جاسکے۔حکومت کی طرف سے انشورنس کی تمام اسکیموں کے جواز پر اتفاق ہے، کیوں کہ بیہ حکومت کی طرف سے اپنے عوام کو تعاون ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ اجتماعی انشورنس کا کاروبار حکومت خود کرتی ہے اور اس کا انتظام وانصرام کوئی حکومتی ادارہ ہی کرتا ہے،جس کے ذریعے حکومت ساج کے مختلف طبقات کومتنوع خطرات سے تحفظ فراہم کرتی ہے۔اس میں سرکاری مواصلات کے ذریعے سفر کرنے والے مسافروں کا انشورنس بھی شامل ہے، کیوں کہ بیبھی اجتماعی انشورنس کا ہی حصہ ہے، جو براہ راست حکومت کی تگرانی میں انجام پاتا ہے اور حکومت اپنے عوام کی حادثے کے وقت تبرعاً مدد کرتی ہے۔ بعض حکومتی انشورنس اختیار کرنا حکومت کی طرف سے ضروری ہوتا ہے، نیز مسلمانوں کی صنعت وتجارت اور جان و مال کوبعض مما لک میں شدید خطرات بھی لاحق ہوتے ہیں اور ان کا انشورنس کرالینے کی وجہ سے بہت حد تک انہیں تحفظ حاصل ہوجا تا ہے۔

موجودہ دور میں عموماً حکومتی انشورنس کے جواز کا فتو کی دیا گیا ہے۔اس کے متعلق جدیدعلاء میں مفتی محمر شفیع وغیرہ اس کے جواز کے قائل ہیں۔انہوں نے انشورنس کا جو متبادل طریقہ بتایا ہے اس میں اور مرقبہ سرکاری انشورنس میں کوئی خاص فرق نہیں ہے۔اس کو انھوں نے حکومت کا عطیہ قرار دے کر جائز کہا ہے۔' مجمع البحوث الاسلامیة' مصر کے تحت محرم ۱۳۸۵ھ میں جامع از ہر میں منعقد اجلاس میں یہ فیصلہ کیا گیا تھا:

انّ نظام المعاشات الحكومية وما يشبه من نظام الضمان الاجتماعي

المتبّع في دول أخرى، كل هذا من الأعمال الجائزة ـ ١٥

یہاں تک کہ عرب علماء میں شخ ابوز ہرہ، جوانشورنس کے سخت مخالف ہونے میں مشہور ہیں، وہ بھی اجتماعی انشورنس کے متعلق لکھتے ہیں: انّ التأمينات الاجتماعية التي تقوم به الدولة ازاء الموظّفين والعمّال أوالتي تقوم بها بعض الطوائف صحيحة مباحة ،وهو تعاون اجتماعي سواءً كانت اتفاقاً أم فرضاً من الحكومة ـ 11 مولانا اشرف على تمانوك قرمات بين:

"تخواہ کا کوئی جز اس طرح وضع کرا دینا اور پھریک مشت وصول کر لینا، اگر چہ اس کے ساتھ سود کے نام سے پچھر قم ملے، بیسب جائز ہے۔ کیوں کہ در حقیقت وہ سود نہیں ہے، اس لیے کہ شخواہ کا وہ جز جو وصول نہیں ہوا، وہ اس ملازم کی ملک میں داخل نہیں ہوا۔ پس وہ رقم زاید اس کی مملوک شکی سے منتفع ہونے پر نہیں دی گئی ہے، بلکہ جرس کا ابتدائی ہے، خواہ گورنمنٹ اس کواپنی اصطلاح میں سود ہی کہے۔ "کیا مفتی نظام الدین کھتے ہیں:

''اگر بقائے ملازمت کی خاطر قانوناً حکومت سے مجبور ہوکر انشورنس زندگی کرانا پڑے، یاکسی خطہ کے ملکی حالات ایسے خراب وخطرناک ہو جاکیں کہ بغیر انشورنس کے جان و مال کا تحقظ مشکل ہو جائے تو ان مجبوریوں میں بدوجہ مجبوری اس انشورنس کی اجازت ہوگی۔'' ۱۸

موجودہ حالات میں تمام انشورنس کمپنیاں حکومت کی نگرانی میں کام کرتی ہیں اور انشورنس کو اکثر ممالک میں قومیا لیا گیا ہے،جس کی وجہ سے اس کے تمام معاملات حکومت کے قوانین وضوابط اور حکومتی انتظامات کی نگرانی کی وجہ سے مزید شخکم اور محفوظ ہوگئے ہیں۔اس صورت حال کے پیش نظر مصلحتِ عامہ اور دفع حرج کے لیے حکومت کی سر پرتی میں چلنے والے انشورنس کی تمام قسموں کو جائز قرار دینا وقت کا تقاضا ،خاص کر اس وقت جب تک کوئی اسلامی نظام تکافل کی عملی واجتماعی صورت تشکیل نہیں پائی جاتی۔ ممٹر یکل انشورنس

میڈیکل انشورنس کوبھی اب متفقہ طور پر جائز قرار دیا گیا ہے۔اس کے متعلق ۲۰۰۲ء میں اسلامک فقہ اکیڈمی (انڈیا) منعقدہ سمینار میں علماء کے ایک طبقہ ربوکی وجہ سے اسے ناجائز قرار دیا تھا، جب کہ اسی سمینار میں شریک علماء کے ایک طبقہ

نے باہمی تعاون کی وجہ سے اسے جائز قرار دیا تھا۔ مجمع الجوث الاسلامیة مصر کی 1918ء میں قاہرہ میں منعقدہ کانفرنس میں میڈیکل انشورنس کے متعلق فیصلہ لیا گیا کہ پینشن کا سرکاری نظام اور اس کے مشابہ سوشل سیکورٹی کا نظام، جو کہ بعض ملکوں میں رائے ہے، اسی طرح سوشل انشورنس کا نظام، بیسب جائز اعمال ہیں۔ ادارۃ المباحث الفقہیة، جمعیۃ علماء ہند کے زیر اہتمام اگست ۲۰۲۲ء میں منعقد ستر ہویں سہروزہ فقہی اجتماع میں ہیلتے انشورنس کے متعلق اجتماع طور پر یہ فیصلہ لیا گیا ہے کہ موجودہ ملکی و بین الاقوامی حالات کے تناظر میں کسی بھی نا قابل تحل مصارف بیماری میں مبتال ہونے کے اندیشے سے اگر ضرورت مندلوگ میڈیکل انسورنس کی پالیسی سے استفادہ کریں تو اس کی گنجائش ہے۔ میڈیکل انشورنس کی بیلیسی سے بھی استفادہ کر ایا جائے کہ سالانہ پر بیمیم جمع کرنے کے حوش میں کمپنی سال میں کم از کم ایک مرتبہ میڈیکل چیک اپ ضرور کرائے گی تو ایسے میں ہماتھ میں کہنی سال میں کم از کم ایک مرتبہ میڈیکل چیک اپ ضرور کرائے گی تو ایسے میں ہماتھ انشورنس کی پالیسی سے بھی استفادہ کی اجازت ہے۔ قاوی دارالعلوم دیوبند میں ہماتھ انشورنس کی پالیسی سے بھی استفادہ کی اجازت ہے۔ قاوی دارالعلوم دیوبند میں ہماتھ انشورنس کی جائز قرار دیا گیا ہے، البتہ اس کی بھی صراحت کی گئی کہ جتنی رقم ہمیاتھ انشورنس کے جائی قرار دیا گیا ہے، البتہ اس کی بھی صراحت کی گئی کہ جتنی رقم ہمیاتھ انشورنس کی ہمی صراحت کی گئی کہ جتنی رقم ہمیاتھ انشورنس کی جائز قرار دیا گیا ہے، البتہ اس کی بھی صراحت کی گئی کہ جتنی رقم ہمیاتھ انشورنس کی جائز قرار دیا گیا ہے، البتہ اس کی بھی صراحت کی گئی کہ جتنی رقم ہمیلتھ انشورنس کی علیہ کرا لینے میں شرعاً کوئی حرج نہیں ہے۔ والے

قابل غور پہلو یہ ہے کہ علاج انسان کی بنیادی ضرورت ہے۔ نئی نئی بیاریاں وجود میں آرہی ہیں اور ایسی بیاریاں بھی عام ہورہی ہیں جن کا علاج کم آمدنی والوں کے لیے ناممکن ہے، ساتھ ہی علاج اس قدر مہنگا ہوتا جا رہا ہے جو عام لوگوں کی استطاعت سے باہر ہے۔ اس لیے میڈیکل انشورنس اور اس جیسی اسکیم کے ذریعہ ماہانہ معمولی رقم قسط وار جمع کرکے بڑے علاج کو ممکن بنایا جا سکتا ہے۔ نیز یہ امداد باہمی کی شکل بھی ہے، کیوں کہ اس اسکیم میں معمولی رقم لگا کر بیار نہ ہونے کی صورت میں اپنا علاج نہ کرایا تو کم از کم وہی رقم ان ضرورت مندوں کی زندگی کو بچانے میں کام آتی ہے جو بیاری میں بنالا ہوگئے ہیں۔ کیوں کہ سارے شرکاء بیار نہ ہونے میں ، اس لیے بیار نہ ہونے والے شرکاء کے کام آجاتی ہے۔

ذمه داریوں کا انشورنس

یہ انشورنس کی ایک قتم ہے جس میں انشورنس کرانے والے کی کوتا ہی اور غلطی

کی وجہ سے کسی دوسرے کے نقصان کی انشورنس کمپنی کے ذریعہ تلافی کی جاتی ہے۔ یہ قسم بھی اسلام کے نظام معاقل سے ہم آ ہنگ ہے۔ اس حوالے سے علماء کی رائے یہ ہے کہ اسلامی حکومتوں میں تواس کی جگہ نظام معاقل کوئی اختیار کرنا چاہیے،البتہ جہاں اسلامی نظام موجود نہیں ہے وہاں اس کو اختیار کیا جاسکتا ہے۔

#### يراويڙنٺ فنڙ

پی ایف لیعنی پراویڈنٹ فنڈ کواگر چہ گورنمنٹ سودی کاروبار میں لگا کراضا فے کے ساتھ اداکرتی ہے، چول کہ حکومت اسے اپنے ملازم کو دیتی ہے اس لیے وہ اس کوسود کہے، پھر بھی اسے تبرع ہی مانا جائے گا۔ یہی رائے امداد الفتاوی، فقاوی محمود بیاور دیگر فقاوی کی کتابوں میں درج ہے۔ بی

### حکومت کی طرف سے جبری لائف انشورنس

حکومت کی طرف سے لازمی اور جبری انشورنس کی تمام اقسام جائز ہیں اور حادثے کی صورت میں دی گئی زائد رقم لینا بھی درست ہے، البتہ اس وقت رقم کے استعال میں فقہاء کی رائے میہ کہ اسے کسی رفاہی کام میں صرف کر دیا جائے۔ اسی طرح تجارتی سامانوں کا انشورنس جائز ہے۔ مولانا انشرف علی تھانو گئ، مفتی محمد شفی اور حلے شدہ صان اور معاوضہ لینا بھی جائز ہے۔ مولانا انشرف علی تھانو گئ، مفتی محمد شفی اور دیگر علاء نے اس کی بعض صورتوں کے جواز کی صراحت کی ہے۔ ایک

### ٹرانسپورٹ انشورنس

ٹرانسپورٹ انشورنس عام طور پر کمپنی کے ذریعے انجام پاتا ہے اور نقل وحمل کا کام انجام دینے والی کمپنی اجیر مشترک کے حکم میں ہے۔ چنانچ ٹرانسپورٹ سے متعلق مال کا ضیاع اجیر مشترک، کمپنی یا اس کے ممل کے ذریعے ہوا ہے تو کمپنی پرضانِ ہلاکت لازم ہے، چاہے اس میں اس کی بے احتیاطی ہوئی ہویا نہ ہوئی ہو۔ ۲۲ اس صفان پر انشورنس کے نام سے دی جانے والی اجرت کو قیاس کرتے ہوئے قال وحمل کے سامان کا انشورنس کرانا درست ہوگا۔ خلاصہ سے کہ انشورنس کی متعدد اقسام، جیسے تعاونی انشورنس، جبری انشورنس، خبری انشورنس، خبری انشورنس،

گروپ انشورنس، ہمیاتھ انشورنس، اجتماعی انشورنس، پرویڈنٹ فنڈ انشورنس، جان و مال کو شدید خطرے سے بچانے پر مشتمل انشورنس، کاروبار اور تجارت کا جبری انشورنس، نقل و حمل کی سمینی کا انشورنس، جان و مال کی حفاظت کی ضرورت شدیدہ کی وجہ سے انشورنس وغیرہ بالا تفاق جائز ہیں۔

# تجارتی انشورنس/ کمرشیل انشورنس

رہی بات تجارتی انشورنس کی ، جواختلاف کا اصل موضوع ہے، تو اس کے جواز کے قائلین کہتے ہیں کہ تجارتی انشورنس میں غرراور مجہولیت ہے، کین اس قدر نہیں ہے کہ وہ تنازع كا باعث مو، كيول كه تجارتي انشورنس مين اس كي تمام تفصيلات،شرائط وكوائف دستاویز کی شکل میں تحریری طور پر پہلے سے ہی واضح کر دیے جائتے ہیں، نیز دستاویز میں موجود تحریری شرائط کی پنجیل کے لیے باضابطہ حکومتی سیکورٹی حاصل ہوتی ہے اور معاہدے کی خلاف ورزی کرنے والوں کے خلاف سخت کارروائی کی جاتی ہے۔ لہذا اس قدر معمولی مجهولیت کومصلحت اور کثرت تعامل کی وجہ سے گوارا کیا جانا چاہیے۔ ایسے بہت سے شرعی نظائر موجود ہیں جن میں سے صرف مصلحت اور کثرت عمل کی وجہ سے غرر کثیر کو گوارا کیا گیا ہے۔رہی یہ بات کہ اس میں ربایایا جاتا ہے تو انشورنس کوئی خالص سے صرف نہیں ہے، جس میں کثرت وقلت کی وجہ سے رہا کا تحقّق ہو، کیوں کہ یہ نقدین کا معاملہ نہیں ہے، بلکہ نقصان کی تلافی اور ضانت ریبنی عقد ہے، جس میں عقدِ معاوضہ بھی پایا جاتا ہے، جب کہ عقدِ صرف میں نقدین کی بیع ہوتی ہے اور بیرخالص عقد معاوضہ ہوتا ہے۔ دوسری بات بیکہ اس میں تاخیر و تعجیل کی وجہ سے انشورنس دار کو زیادہ رقم دینے کا تصور نہیں ہے، بلکہ حادثہ میں ہونے والے نقصان کی وجہ سے زائدرقم دی جاتی ہے۔اگر حادثہ نہ ہوتو زائدرقم نہیں دی جاتی۔ رہی یہ بات کہ عمولی رقم کے بدلے میں انشورنس دارکوزائدرقم دی جاتی ہے تو یمی بات کوآپریٹو انشورنس میں بھی پائی جاتی ہے، جب کہ اسے متفقہ طور پر جائز قرار دیا ہے۔ نیز ربا کا تحقّق معاوضات میں ہوتا ہے، جس کے لیے عقد شرط ہے۔ اگر عقد کے بغیر کوئی زائد رقم ادا کرے توبیہ سودنہیں ہے،جبیبا کدایک حدیث میں ہے کدایک اجیرایی اجرت چھوڑ کر چلا گیا،متاجرنے اس معمولی رقم کواستثمار کے ذرائع سے بہت بڑھا دیا تھا،

عرصہ بعد جب وہ اجیرا پنی اجرت طلب کرنے آیا تو متاجرنے اس اجرت کی رقم سے حاصل کر دہ سارا نفع لے لیا۔ ۲۳ حاصل کر دہ سارا نفع اسے پیش کر دیا اور اس نے سارا نفع لے لیا۔ ۲۳ املاک کا انشورنس

الملاك كا انشورنس بھى اجتماعى اور تعاونى انشورنس كى طرح ہے، جو تجارتى معاملے کے بجائے اجماعی کفالت سے متعلق حکومت کی وسیع اسکیم کا حصہ ہے۔اس کے تحت حکومت معمولی رقم قبط وار وصول کر کے اجتماعی فنڈ میں جمع کرتی ہے اور نقصان کی صورت میں اسی فنڈ کے ذریعے اس کی تلافی کرتی ہے۔انشورنس کی اس اسکیم میں انفرادی نقصان کی اجماعی طریقے سے تلافی کی جاتی ہے ،جو پورے طور پر حکومت کی سریرسی اوراس کے نظم ونسق کے تحت انجام یاتی ہے۔املاک کے انشورنس کی حقیقت سپہ ہے کہ پالیسی ہولڈر سے جواقساط وصول کی جاتی ہیں وہ ایک طرح کا قومی فنڈ کا چندہ ہوتا ہے۔ چنانچہوہ اقساط واپس نہیں کی جاتیں اوراستثمار کے ذرائع سے رفتہ رفتہ اس کو بڑھایا جاتا ہے اور متوقع نقصانات کی صورت میں چندہ دینے والے کا بڑی رقم کے ذریعہ تعاون کیا جاتا ہے۔غرض املاک کے انشورنس کی صورت میں جو بدل ملتا ہے وہ محض تبر ع ہوتا ہے۔اس میں انشورنس دار جومعمولی رقم قسط دار جمع کرتا ہے وہ واپس لینے کے لیے نہیں کرتا ، بلکہ اس کو معلوم ہوتا ہے کہ اگر ہمارا کچھ بھی نقصان ہوا تو اس کی تلافی ادارے کے ذمہ ہوگی اور اگر نقصان نہیں ہوا تو کوئی رقم واپس نہیں ملے گی۔ساتھ ہی اسے اس بات کا بھی علم ہوتا ہے کہ جس کا بھی نقصان ہوگا اس کی تلافی کے لیے ہماری جمع کردہ رقم استعال کی جائے گی۔ نیز انشورنس دار کواجتماعی تعاون کا بھی احساس رہتا ہے اور اپنی رقم کے عوض اپنی املاک کے بارے میں بے فکری رہتی ہے اور وہ اس بات کا ، اعتاد حاصل کر کیتا ہے کہ اگر کبھی کوئی نقصان ہوا تو اجتاعی فنڈ سے اس کی تلافی کی گنجائش یقیی طور برموجود ہے۔ابیا عام حالت میں بھی ہوتا ہے کہ انسان کم قیمت کا معاملہ کچھ زائد قیمت ہے اس وقت کر لیتا ہے جب اسے کم از کم اعتماد اور گارٹی حاصل ہو جاتی ہے۔ گویا گارنٹی اوراعتماد والے معاملات کو حقیقی قیمت سے زائدر قم کے ذریعے انجام دینے کا

افولس کی شرعی حثیت

عام رواج ہے، بلکہ عام طور پرلوگ اس کوتر جیج دیتے ہیں،خواہ رقم کیجھ زیادہ ہی صرف ہو جائے۔مطلب میہ کو مخص حصولِ اطمینان کی بھی قیمت دی جاتی ہے۔انشورنس میں املاک کے نقصان کے تعلق سے پورا اعتماد حاصل ہوتا ہے جس کو انسان قسط کے ذریعہ جمع کردہ رقم کے عوض حاصل کرتا ہے۔

دوسری بات یہ کہ انشورنس کی رقم کسی بناوٹی خطرے کی بنیاد پرنہیں دی جاتی ہے اوراس کا مقصد خطرات میں کود بیٹ نہیں ہوتے ہیں اور بعض دفعہ اس قدر نقصان ہوجاتا بلکہ حقیقی خطرات انسانی زندگی کو در پیش ہوتے ہیں اور بعض دفعہ اس قدر نقصان ہوجاتا ہے کہ متاثر قابل رقم اور تعاون کا شدید محتاج بن جاتا ہے۔انشورنس میں اس طرح تعاونی خطرات کی زدسے نکلنے کی راہیں اور تدابیر تلاش کی جاتی ہیں۔اس لیے جس طرح تعاونی انشورنس اور حکومت کی طرف سے کی جانے والی کفالت عامہ پر مشمل انشورنس وغیرہ مصالح عامہ کے پیش نظر جائز ہے ،اسی طرح املاک و جائیداد کا انشورنس اور نقصان کی صورت میں اس سے حاصل ہونے والی تعاونی رقم کے ذریعہ جائیداد کو انشورنس اور نقصان کی حورت میں اس سے حاصل ہونے والی تعاونی رقم کے ذریعہ جائیداد کو شکام کرنا درست ہے۔

انشورنس ایک نیا عقد اور باہمی تعاون اور خطرات سے تحفظ کا ذریعہ ہے۔ یہ عہد جدید کا عقد ہے، جومروجہ عقود پر ایک اضافہ ہے، جس میں نہ تو پورے طور پر دیا پایا جاتا ہے، جس کی وجہ سے اس کو ربا پر بنی عقود پر قیاس کیا جائے اور نہ پورے طور پر تمار (جوا) یا غرر پر بنی ہے، بلکہ معاملات کے قبیل سے ہونے کے ساتھ اس میں تعاون کا پہلو عالب ہے۔ اس طرح یہ متعدد پہلوؤں سے مرکب ایک نئی قسم کا عقد ہے، جو نہ تو پورے طور پر بیج صرف کی فہرست میں آتا ہے اور نہ بیج فاسد کی فہرست میں لیکن یہ عقد اس قدر مرق ج اور انسانی زندگی میں دخیل ہوگیا ہے کہ تو می و بین الاقوامی معیشت کی بنیا داور انسان کی ضروریات کا بنیادی حصہ بن چکا ہے۔ انشورنس نیا عقد ہے، جس کی حرمت پر کوئی نص موجوز نہیں ہے اور عقود جدیدہ میں اصل حلّت ہے نہ کہ حرمت۔ اس عام قاعدہ کلیہ کی وجہ سے انشورنس مباح ہوگا۔

#### بالهمى تعاون اورخطرات سيتحفظ

انشورنس اصلاً باہمی تعاون اور خطرات سے تحفّظ کا ذریعہ ہے۔اس کا مقصد اپنے شرکاء میں سے مسائل کے شکارلوگوں کی تکلیف دور کرنا اور نقصانات کی تلافی کرنا ہے۔ ڈاکٹر غریب الجمال انشورنس کی حقیقت بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

انّه نظام تعاقدي يقوم على أساس المعاوضة، غايته التعاون ٢٣٠. ''انشورنسمعاوضه كي بنياد پرقائم ايك ايباعقد ہے جس كامقصد تعال ہے۔''

باہمی تعاون اور جان و مال کے خطرات سے تحفظ شریعت اسلامی کا بے حدا ہم مسکہ ہے۔ اہل علم کا ماننا ہے کہ مسلمانوں کی جان و مال کی حفاظت ایک فقہی ضرورت ہے۔انشورنس اس ٰضرورت کی تکمیل کا اہم ذریعہ ہے اور اس کے ذریعے مال کے تحفظ کو یقینی بنایا جا سکتا ہے۔جان و مال کا تحفظ اگر فقہی ضرورت میں شامل ہے تو نسل کی حفاظت کی ضرورت بھی اسی حد تک شامل ہوسکتی ہے اور اس کو لائف انشورنس کے ذریعے ایک حد تک تحفظ فراہم کیا جا سکتا ہے، کیوں کہ بہطور خاص موجودہ حالات میں جہاں خاندانی تعلقات اور افراد خاندان کی کفالت کا نظام مفقود ہے وہیں اب عام طوریر لوگوں کے پاس اتنی جائیداد بھی نہیں بچی ہے کہ اگلینسل وراثت میں بہت کچھ یا کراپنی احتیاجات کی پھیل کر سکے۔انشورنس کےعلاوہ موجودہ دور میں اپیا کوئی معاشرتی واجتماعی نظم موجود نہیں ہے جس کے ذریعہ ان ضرورتوں کی تکمیل کی جا سکے ۔ چنانجے موجودہ معاشرے میں عمومی طور پر ایسی صورتِ حال پیدا ہو گئی ہے کہ ایک ہی شخص کے زیر کفالت بہت سے افراد ہیں۔ اب احا تک اس کے انتقال کر جانے یا بھار ہو جانے یا بڑھایے کی وجہ سے کچھ کرنے کی صلاحیت نہرہ جانے کی وجہ سے بیسارے افرادسخت دشواری کا شکار ہوجاتے ہیں ، یہاں تک کہروزمرہ کی بنیادی ضرورتوں کی تکمیل کے لیے بھی وہ مختاج محض بن جاتے ہیں۔اس صورت حال کے خوف ناک انجام ویکھنے کومل رہے ہیں کہ بسا اوقات لوگ خودشی پر بھی مجبور ہو جاتے ہیں اور مجبوراً نا جائز اور غلط رائتے جیسے چوری، ڈا کہ زنی یہاں تک کہجسم فروثی جیسے تگین مجر مانہ سرگرمیوں کا حصہ بن جاتے ہیں۔اس تکی سے نکالنے کے لیے موجودہ دور میں لائف انشورنس کی مروجہ

شکلیں اہم کر دار ادا کرسکتی ہیں۔ کم از کم اتنی مہلت تو مل ہی سکتی ہے کہ وہ ان رقوم سے اگلی زندگی کومشحکم کرنے کی پلاننگ کرسکیں۔

## انشورنس خالص عقدِ معاوضہ ہیں ،عقد تبرع بھی ہے

غور سے دیکھا جائے اورانشورنس کی تمام جزئیات پر گہرائی سےنظر ڈالی جائے تو اندازہ ہوتا ہے کہ وہ خالص بچے وشراءاورعقد معاوضہ ہیں ہے، بلکہ اس میں کسی نہ کسی گوشے میں عقد تبر ع بھی پایا جاتا ہے، بلکہ بیعقد تعاون بھی ہے۔ مثال کے طوریہ وفات یا جانے والایا حادثے کا شکار ہوجانے والایا برهایے کی وجہ سے ضرورت مند ہوجانے والا انسان ہم دردی اور تعاون کامحتاج ہوتا ہے۔اگر اس کے زیر کفالت افراد کے پاس کوئی اور ذریعہ نہیں ہے تو انہیں تعاون کی سخت ضرورت ہوتی ہے۔مزید یہ کہ تعاون کی کوئی اور صورت موجود نہ ہوتو بھی الیی صورت میں انشورنس کے ذرایعہ اس ضرورت کی تحیل کی جاتی ہے۔ اس لیے اس کوعقد تبرع ' بھی کہاجا سکتا ہے۔ یہی صورت حال ایکسیڈینٹ ، سامان اور جائیداد کی حفاظت اور جان و مال کے انشورنس میں ہوتی ہے۔ان تمام معاملات میں اگر عدم تحفظ اورخطرات کی صورت حال بن جائے تو انسان تعاون اور تبرّع کامختاج ہوجا تا ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ بیعقد معاوضہ بھی ہے اور عقد تعاون بھی۔اس میں رہا اور قمار کی بعض مشتبہ شکلیں ضمناً یائی جاتی ہیں۔فقہاء کے یہاں یہ بھی اصول ہے کہ اگر کسی عقد میں ضمناً کوئی ممنوع چیز شامل ہو جائے تو وہ عقد باطل نہیں ہوتا۔ چوں کہ انشورنس ایک ایسا عقد معاوضہ ہے،جس میں ضمناً ربا، قمار اورغرر کی مشتبہ شکلیں یائی جاتی ہیں،اس لیےاس کو ناجائز نہیں کہا جاسکتا۔خالص عقدِ معاوضہ نہ ہونے کی وجہ سے اس پر ربا کا اطلاق نہیں ہوتا۔

### انشورنس قمار (جواً) نہیں ہے

جوعلاءانشورنس کومطلقاً ناجائز کہتے ہیں ان کی اہم دلیل ہے ہے کہ اس میں قمار (جوا) پایا جاتا ہے، جو اسلام میں حرام ہے۔انشورنس کے موجودہ نظام کو دیکھا جائے تو اس میں قمار کسی بھی طرح نہیں پایا جاتا۔ کیوں کہ قمار ایک کھیل اور خالص قسمت آزمائی ہے،اس میں خطرات کا تحفظ مقصود نہیں ہوتا، بلکہ خطرات میں خود کو ڈالنا ہوتا ہے،جب

کہ انشورنس خطرات کو دؤ رکرنے اور ان کے نتیج میں ہونے والے نقصان کی تلافی کے لیے ہے۔ اسی طرح جوا کھیلنے والے ایک دوسرے کی معاونت کانظم قائم کرنے کے لیے اس میں شریک نہیں ہوتے، جب کہ انشورنس معاثی و تجارتی تقاضوں کے تحت کیا جاتا ہے۔ نیز قمار کا تعلق اتفاقاً رقم آ جانے سے ہے، جب کہ انشورنس میں حادثات کی صورت میں حادثہ ذرگان کے جانی و مالی نقصان کی تلافی کی جاتی ہے، اس لیے انشورنس کو جوا ما ننا کسی بھی طرح درست نہیں معلوم ہوتا ہے۔

## انشورنس میںغرر بھی نہیں یایا جاتا

انشورنس کو ناجائز کہنے والے فقہاء کے نز دیک اس کی ایک بڑی وجہ یہ ہے کہ اس میں غرر ( دھوکہ ) یایا جاتا ہے۔حقیقت یہ ہے کہ انشورنس میں قابل لحاظ غررنہیں یایا جاتا، کیوں کہ عقدِ انشورنس تو دستاویز اور معلومات کی بنیاد پر کیا جاتا ہے۔ساتھ ہی اس نظام کے پیچھے حکومت کی طرف سے سیکورٹی موجود ہوتی ہے۔ چنانچہ جس طرح عام خرید و فروخت میں ملاوٹ اور دھو کہ دھڑی کرنے والوں کے خلاف سخت کارروائی کی جاتی ہے، اسی طرح انشورنس کے نظام میں بھی دھوکا دینے والوں اورمقررہ اعداد وشار اور دستاویز میں موجود شرائط اور معاملات کے خلاف اقدام کرنے والوں کے خلاف سخت کارروائی کا قانون ہے۔ دوسری بات بیہ ہے کہ احادیث میں غرر کی ممانعت نزاعات کو دؤر کرنے کے لیے ہے، کیوں کہ مجہول عقود میں نزاعات کا بہت زیادہ امکان ہوتا ہے، کین انشورنس میں باہمی رضامندی کے ساتھ معاہدات کیے جاتے ہیں اور ان کی تفصیلات سے ایک دوسرے کی مکمل واقفیت ہوتی ہے اور ان معاہدات پر پورے طور پڑممل آوری کے لیے تمام ملکوں کے تحفظاتی ادارے کی اس طرح نگرانی رہتی ہے کہ انشورنس کے ادارے حکومتی اصول و توانین ، بازیں اور حکومت کی گرفت کے دائرے میں ہوتے ہیں۔انشورنس کوئی خالص بیج وشراء نہیں ہے، بلکہ باہمی تعاون کی اسکیم ہے، جس کے نظم وانصرام میں لگے افراداورادارے کوان کی خدمات کے معاوضہ کانظم کرنے کے لیے جمع شدہ رقوم کو برنس میں لگانے اور سرمایہ کرنے کا اختیار دیا جاتا ہے۔اس لیے معمولی مشابہت کی وجہ سے حرمت کا فیصلہ ہیں کیا جاسکتا ہے، بلکہ ایک دوسرے پر قیاس کرنے کے لیے غالب علّت

مشترکہ کا ہونا ضروری ہے۔انشورنس چوں کہ تعاونی نظام کا حصہ ہے،جس کی بنیاداس بات پر ہے کہ مکنہ خطرات سے دو چار لوگوں کے درمیان خطرات کوتقسیم کر کے خطرات کے بتیجے میں ہونے والے نقصان کی تلافی کی جائے۔اس عام اصول اورا چھے مقاصد پر مبنی ہونے کی وجہ سے انشورنس جائز ہے اور معمولی غرر اور ابہام کو دفع ضرر اور رفع حرج میں مبنی ہونے کی وجہ سے انشورنس جائز ہے اور معمولی غرر اور ابہام کو دفع ضرر اور رفع حرج کے لیے برداشت کیا جاتا ہے۔فقہا کے یہاں ایسی متعدد مثالیں موجود ہیں ،جن میں تھوڑ ہے بہت غرر کو برداشت کرتے ہوئے ضرورت کی بنا پر جائز قرار دیا جاتا ہے، جیسے مکان کی خرید وفروخت کے وقت مکان کی بنیادوں میں استعمال شدہ مشریل کی حقیقت خریدار کے علم میں نہیں ہوتی، پھر بھی مکان کی خریدار کے علم میں نہیں ہوتی، پھر بھی مکان کی خریداری جائز ہے۔

ربی یہ بات کہ حادثہ کا وقوع یقنی نہیں ہے،جس کی وجہ سے اس میں قدر کے حصار غرر ہوسکتا ہے، تو یہ بات اپنی جگہ درست ہے۔ لیکن دستا ویرات اور سیکورٹی کے حصار میں ہونے والے عقود میں اس قدر غرر اور جہالت کو برداشت کیا جا تا ہے۔ مثال کے طور پر درختوں پر بھلوں کی خرید فروخت اس وقت تک جائز نہیں ہے جب تک کہ ان میں صلاحیت نہ پیدا ہوجائے ،اس کے بعداس کی خرید وفروخت درختوں پر ہے ہوئے جائز ہے، جب کہ یہ حقیقت ہے کہ جب تک پھل درختوں پر ہیں، اس میں غرر ہے۔ کیوں کہ عقد کے وقت درختوں پر ہو پھل دکھائی دیتے ہیں، ضروری نہیں کہ ٹوٹے کے بعداسی قدر رہ جائیں، بلکہ ایک انداز ہ علا ہو جائے اور پھل ٹوٹے کے بعداندازے سے زائد یا کم ہوجائیں۔ اس کے بوجود عموم بلوئ ، رفع ضرر اور دفع مضرت کی وجہ سے قدر رے غرر کو برداشت کیا جا تا ہے اور اس طرح کے عقد کو جائز قرار دیا جا تا ہے ۔ اس لیے انشورنس، چوں کہ موجودہ معیشت خاص کر ہیرونی تجارت اور انسانی ضرورت کا لازمی حصہ بن چکا ہے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس میں موجودہ معہولی غرر کو برداشت کیا جائے اور اسے جائز قرار دیا جائے۔

قياس واجتهاد

انشورنس چوں کہ جدید زمانہ کا مسلہ ہے، اس کی اصل کتاب وسنت اور فقہاء کی تصریحات میں موجود نہیں ہے ،اس لیے اس کو شریعت کے کسی ایسے تھم پر قیاس کیا جاسکتا ہے جس میں کوئی مضبوط مماثلت پائی جاتی ہو۔انشورنس میں ذمہ داری کو تقل کرنا اور باہمی تعاون کا مفہوم پایا جاتا ہے، جس میں ایک معاہدے کے تحت آئندہ کسی بھی معاوضے کے بدلے میں دوسروں کی ذمہ داری لی جاتی ہے۔

#### عقدِموالات يرقياس

اس کوعقدِ موالات پر قیاس کیا جا سکتا ہے۔اصطلاح میں عقدموالات اس مخصوص عقد کا نام ہے جس میں دواشخاص کے درمیان ایک دوسرے کی جنایت کا بار اٹھانے اور مرنے کے بعد میراث کے مشخق ہونے کے سلسلے میں قانونی معاہدہ کیا جاتا ہے۔قرآن مجید میں ایک ایسے معاہدہ کا تذکرہ ہے جو وراثت سے ہٹ کر معاشرے میں رائح تھا، وہ یہ کہ سی شخص نے دوسرے سے یہ معاہدہ کرلیا کہ میرے ساتھ پیش آئے حادثے کے نقصان کی تلافی یا میرے ذریعے کسی جرم کے تاوان کی ادائیگی تم اپنے ذمہ کے لو۔اس کے بدلے میں میری جو بھی جائیداد ہے اس کا اس قدر حصہ میرے مرنے کے بعد تمہارا ہے، یاتم میرے وارث ہو۔قرآن مجید میں ایک جگہ ارشاد ہے:

وَلِکُلِّ جَعَلْنَا مَوَ الِی مِمَّا تَرَکَ الْوَالِدانِ وَ الْاقْرَبُونَ وَالَّذِیْنَ عَقَدَتُ وَلِکُلِّ جَعَلْنَا مَوَ الِی مِمَّا تَرَکَ الْوَالِدانِ وَ الْاقْرَبُونَ وَالَّذِیْنَ عَقَدَتُ اَیْمَانُکُمُ فَاتُوهُمُ نَصِیْنَهُم (النہ: ۳۳)

''اور ہم نے ان کے ترکے کے حق دار مقرر کر دیے ہیں جو والدین اور رشتہ دار چھوڑیں۔رہے وہ لوگ جن سے تمہارے عہد و پیان ہوتو ان کا حصہ انہیں دو''

آیت کا مطلب ہے ہے کہ دوستی، بھائی چارگی یا متبیّ بنا لینے سے کوئی کسی کا وارث نہیں ہو جاتا۔ اس طرح کی جو چیز معاشرے میں رائے ہے اسے ختم کیا جاتا ہے۔ البتہ کسی عہدو پیان کی بنیاد پر اس طرح کا کوئی معاملہ کیا گیا ہے تو اسے اپنی زندگی میں جس قدر ممکن ہو، دیا جا سکتا ہے۔ لائف انشورنس، تھرڈ پارٹی انشورنس اور دوسری متعدد اقسام میں انشورنس ہولڈر اور انشورنس کمپنی کے مابین اسی طرح کا معاہدہ ہوتا ہے اور یہ معاہدہ باضا بطہ حکومتی دستاویز کے ذریعے انجام یا تا ہے۔ البتہ اس کی نوعیت قدرے معاہدہ باضا بھر کوئیت قدرے

انشورنس کی شرعی حیثیت

مختلف ہوتی ہے کہ یہاں معمولی اقساط کے ذریع اس معاملے کی تکمیل کی جاتی ہے۔ عقدِ موالات میں دوفریقوں کے درمیان قانونی باؤنڈ قائم کیا جاتا ہے۔ اس کی بنیاد یہ ہے کہ ایک شخص دوسرے کی طرف سے ہونے والی جنایت کی مالی ذمہ داری کو برداشت کرنے کا عہد کرتا ہے، جس کے بدلے میں ذمہ داری لینے والے شخص کو دوسرے کی وراثت ملتی ہے۔ اسی باؤنڈ اور رابطہ کو عقدِ موالات کہا جاتا ہے اور یہی شکل ذمہ داری کے انشورنس میں ہوتی ہے، جس کی وجہ سے ذمہ داری کے انشورنس کو بھی جائز قرار دیا جاتا ہے۔ ۲۵

### كفالت يرقياس كرنا

انشورنس ایک قسم کی کفالت ہے،جس میں کمپنی انشورنس ہولڈر کے جانی یا مالی نقصان کی صورت میں اس کی طرف سے جمع کی گئی معمولی رقم میں اضافہ کر کے اس کی کفالت کرتی ہے۔ رہی یہ بات کہ انشورنس کے معاہدے میں مکفول عنہ مجہول ہے تو یہ بات یا درکھنی چاہیے کہ انشورنس ہولڈر اپنی سارے دستاویزات کے ساتھ کمپنی سے اس طرح معاہدہ کرتا ہے کہ کمپنی کے پاس اپنے تمام انشورنس داروں کی فہرست ہوتی ہے اور ان کی طرف سے جمع کر دہ اقساط کی کونسلنگ اور تفصیلی معلومات ایڈٹ رہتی ہیں۔ لہذا یہ نہیں کہا جاسکتا ہے کہ یہاں پر مکفول عنہ مجہول ہے۔ ہاں بیضرور ہے کہ کس انشورنس کم الشورنس کے اس طرح دخیل ہوجانے کی صورت میں ادنی طرورت اور انسانی زندگی میں انشورنس کے اس طرح دخیل ہوجانے کی صورت میں ادنی جہالت کو برداشت کیا جاتا ہے۔

## امانت کی حفاظت کی اجرت پر قیاس

امین کا امانت کی حفاظت پر اجرت لینا جائز ہے۔ اس کی صورت میں اگر امانت کو نقصان پہنچتا ہے تو امین ضامن ہوگا ، یہاں تک کہ ضمان کی شرط لگانا بھی درست ہے۔ اس طرح انشورنس میں انشورنس کمپنی چوں کہ پریمیم کی شکل میں اجرت وصول کرتی ہوئے ہاہذاوہ ضامن بھی ہوگی اور اس طرح کا معاملہ درست ہوگا۔ اس پر قیاس کرتے ہوئے جدید فقہاء نے انشورنس کے جواز کا فتو کی دیا ہے۔ امداد الفتاوی کا یہ فتو کی ملاحظہ ہو:

قُلتُ: في هذا العقد الذي يقال له انشورنس يستأجر بالزيادة على الحفظ قصداً لكان أولى بالجواز من الأجير المشترك الذي يضمن على العمل ٢٦\_

''جس عقد کو انشورنس کہا جاتا ہے اس میں حفاظت کے مقصد سے ہی زائد رقم لی جاتی ہے۔لہذا اجیر مشترک پرضان کے جواز کے مقابلہ میں یہ یہ درجہ اولی جائز ہوگا۔''

### ضمان خطرالطريق برقياس

ضمان كاشرع معنى كسى دوسر يرثابت شده حق كى ذه دارى قبول كرلينا ب: ضَمُّ ذمةِ الضامنِ الى ذمة المضمون عنه فى التزام الحقّ فيثبت فى ذِمّتها جميعاً ، ٢٤،

> ''ضانت کا حکم بیہ کے مضانت لینے والا ہلاکت کی صورت میں ذمہ دار ہوتا ہے، یعنی امانت کے ہلاک ہونے کی صورت میں جو اجرت پر امانت رکھتا ہے، ضامن ہوگا۔''

> انّ الضّمان اذا صحّ لزم أداء ما ضمنه ، وكان المضمون له مطالبته ، ولا نعلم في هذا خلافاً ، و هو فائدة الضمان، وقد دلّ قول النبي عُلَيْكُ وانّه زعيمٌ غارمٌ - ٢٨،

''اگر ضانت صحیح ہے تو ضامن پر لازم ہے کہ وہ اپنی ضانت کی ادائیگی کرے اور جس کے لیے ضانت لی گئی ہے اس کا مطالبہ ہو۔اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ یہ ہے ضانت کا فائدہ ہے۔جیسا کہ اللہ کے رسول نے فرمایا کہ ضامن ذمہ دارہے۔''

صفان خطرالطریق رسکٹرانسفر کی آیک شکل ہے، جس میں ایک شخص دوسر سے کہتا ہے کہ اس راستے سے جاؤ، اگر کوئی نقصان ہوتا ہے تو میں ذمہ دار ہوں۔اس صفان کے وض وہ ایک مخصوص رقم کا مطالبہ کرتا ہے۔ وہ شخص صفانت کی بنیاد پر اس راستے سے چلتا ہے،لیکن مال چین جاتا ہے تو عہد کرنے والاشخص صامن ہوگا۔ 19

فآوي شامي ميں علامه ابن عابدينٌ لکھتے ہيں:

اسلک هذا الطریق فانه آمن، وان أصابک شيءٌ فيه فأنا ضامن، فسلکه فأخذ لصوص ما له يضمن القائل تعويضه عن ما أخذ من ماله به من اس راست كواختيار كرو، اس ليے كه بير مامون ہے اور اگر كوئى نقصان بہنچتا ہے تو ميں اس كا ضامن ہوں ۔اس خض نے وہ راسته اختيار كيا اور دُاكوؤں نے اس كا مال چين ليا تو اس صورت ميں ضمان لينے والے يراس كاعوض لازم ہوگا۔''

علاوہ ازیں ضان کے جواز میں علاء کا اجماع ہے، کیوں کہ مصلحت اسی کی متقاضی ہے اورلوگوں کواس کی اشد ضرورت بڑتی ہے، نیز اس کا تعلق نیکی اور تقوی میں تعاون کرنے ،مسلمانوں کی ضرورت پوری کرنے اور ان کے مشکلات کومل کرنے سے ہے۔ مرقبہ انشورنس بھی اس طرح کے خطرات کے قبیل سے ہے، لہذا جس طرح 'ضان خطرالطریق' جائز ہے ،اسی طرح انشورنس کے عوض مال لینا بھی جائز ہے، کیوں کہ انشورنس میں کمپنی حادثات کی صورت میں نقصان کی ضانت لے لیتی ہے، لہذا اگر حادث پیش آ جائے تو انشورنس کمپنی ضان ادا کرتی ہے۔

### ضان درک (گارنٹی کامعاوضہ) پر قیاس

صنان درک یعنی خریدار سامان لینے کے علاوہ گارٹی بھی لے ۔گارٹی کا روائ موجودہ تجارت میں عام ہو چکا ہے، بلکہ آئ کل معیاری سامان اسی وقت مانا جاتا ہے جب اس میں گارٹی بھی دی جائے۔اس لیے موجودہ دور میں گارٹی کی ضرورت بھی عام ہو گئی ہے،تا کہ سیحے سامان خریدا جا سے ۔خریدوفروخت میں گارٹی کی بھی قیمت لی جاتی ہوگئی ہے،تا کہ سیح سامان خریدا جا سے ۔خریدوفروخت میں حاصل ہوتا ہے، جب کہ گارٹی لینے کی شکل میں اس کی قیمت زیادہ ہوتی ہے۔ قیمت کی کی بیشی گارٹی کی وجہ سے ہوتی ہے۔ انشورنس دراصل امن کی ضمانت کوفروخت کرنا بھی ہے، امن کی گارٹی اگر چہ معنوی چیز انشورنس دراصل امن کی ضمانت کوفروخت کرنا بھی ہے، امن کی گارٹی اگر چہ معنوی چیز ہوتی ہے، لیکن معنوی چیز ول کی بھی مارکیٹ ویلو ہوتی ہے اور اس کی خرید وفروخت ہوتی ہے، جیسے کتاب کا حق طباعت، کمپنی کا لوگو، کمپنی کا نام اور این جی اوز وغیرہ۔ان سب میں رقم کے بدلہ اجازت فروخت کی جاتی ہے۔گارٹی کے معاوضہ پر قیاس کرتے ہوئے میں رقم کے بدلہ اجازت فروخت کی جاتی ہے۔گارٹی کے معاوضہ پر قیاس کرتے ہوئے

جان ومال، دکان و مکان اور سامان تجارت کے انشورنس کا جواز نہیں نکلتا ہے۔ کیوں کہ سامان کی گارٹی کی ضرورت سے زیادہ جان ومال اور سامانِ تجارت کی حفاظت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اسی طرح انشورنس میں صارف جورقم دیتا ہے اس کے بدلے ممپنی اسے ضانتِ امن دیتی ہے اور صارف کو اظمینان رہتا ہے کہ اگر پچھ نقصان ہوا تو سمپنی اس کی تلافی کرے گی۔

### حكومتى امداد برقياس

انشورنس کمپنی کومت کے زیر نگرانی چلتی ہے، بلکہ متعدد ملکوں میں انشورنس کمپنی کو قومیا لیا گیا ہے اور اب پورے طور پر بیک و عالی ادارہ ہے۔ مثال کے طور پر ہند وستان میں انشورنس کے پورے نظام کو کومت ہند کا ذیلی ادارہ جزل انشورنس کارپوریشن آف انڈیا چلارہا ہے۔ اس ادارے کے بھی متعدد ذیلی شعبے ہیں، جن میں چارشعبے اہم ہیں: (۱) یونا یکٹڈ انڈیا انشورنس کمپنی لمیٹڈ (۲) اور نیٹل انشورنس کمپنی لمیٹڈ (۳) اور نیٹل انشورنس کمپنی لمیٹڈ (۳) اور نیٹل انشورنس کمپنی لمیٹڈ (۳) اور انڈیا انشورنس کمپنی لمیٹڈ ۔ بیٹمام ادارے جزل انشورنس کارپوریشن کے ماتحت کام کرتے ہیں۔ مذکورہ سرکاری انشورنس کمپنیوں کے علاوہ پرائیویٹ کمپنیاں بھی جزل کار پوریشن سے رجہڑ پشن اور اجازت کے کرکام کررہی ہیں۔ خاص طور پر پرائیوٹ بینک اس کام کوانجام دیتے ہیں۔ اس اجازت کے کرکام کررہی ہیں حاصل ہونے والا منافع دراصل حکومتی امداد ہے۔ دوسری بات یہ کہ عام طور پر موجودہ دور میں حکومتیں اپنے عوام کے حقوق پورے طور پر ادا بھی نہیں کرتیں، خاص طور پر موجودہ دور میں حکومت کے ادارے سے اپنی ضروریات کے بہقدر لے لینا غصب یا س بیں۔ ایس صورت میں حکومت کے ادارے سے اپنی ضروریات کے بہقدر لے لینا غصب یا س بیں۔ ایس صورت میں حکومت کے ادارے سے اپنی ضروریات کے بہقدر لے لینا غصب یا اس طرح کے ناجائز امور میں شامل نہیں ہوسکتا ہے۔

### عا قله برقیاس

عہد نبوی میں عاقلہ کو قانون میں شامل کیا گیا ہے، جو اسلامی نظام تکافل کی اہم شکل ہے۔ موجودہ دور میں انشورنس کی ایک قتم (تھرڈیارٹی انشورنس) میں بیشکل یائی

انشورنس کی شرعی حیثیت

جاتی ہے قتل خطاکی دیت کی ذمہ داریاں عاقلہ پر عائد کی گئی ہیں۔اللہ کے رسول اللہ نے قتل خطا کی دیت عاقلہ پر عائد کی ہے اور اس پر اہل علم کا اتفاق ہے۔ دیت کی رقم چوں کہ بہت زیادہ ہوتی ہے، اس لیے ایک آ دمی کے لیے اسے ادا کرنا بہت مشکل ہوتا ہے۔اس لیے حضرت عمرؓ نے اس میں خاندان اور دیگر قریبی متعلقین کا اضافہ کیا۔ امام ابو حنیفہ نے مزید وسعت کرتے ہوئے ہم پیشہ افراد کو بھی اس میں شامل کر دیا ہے۔اس اسی طرح تھرڈ یارٹی انشورنس کی صورت میں ڈرائیور پر عائد معاوضہ کی رقم انشورنس کمپنی پر عائد ہوتی ہے، کیوں کہ موجودہ دور میں خاندانی نظام اس قدر مشحکم نہیں ہے کہ خاندان کا کوئی فردایئے کسی رشتے دار کی دبیت کا بوجھ اٹھائے، اس لیے اس کا متبادل تقردٌ یارٹی انشورنس ہے، جس کومعمولی رقم کے ذریعہ حاصل کیا جاتا ہے۔اس طرح ا گرتھرڈ یارٹی انشورنس ہولڈر کی کسی حادثے میں موت واقع ہو جاتی ہے تو اس کے ورثہ کو انشورنس مینی کی طرف سے جورقم دی جائے گی اس کو دیت پر محمول کیا جاسکتا ہے۔ یہ ایک قتم کا تعاون بھی ہے۔ساتھ ہی اس کو دیت کی ایک ترقی یافتہ شکل بھی مانا جاسکتا ہے۔ تقریباً تمام ممالک میں اس کولازم قرار دیا گیا ہے،لہذاانشورنس عاقلہ کابدل ہوسکتا ہے۔

مسكله مضطرير قباس

ہندوستان کے پس منظر میں انشورنس کومسکلہ مضطر پر بھی قیاس کیا جاسکتا ہے۔ اضطرار کی حالت میں ضرورت کی حد تک اس کے استعمال کی اجازت ہوتی ہے۔اسی طرح ہندوستان کی جوصورت حال ہے اس میں انشورنس کے علاوہ اپنی جان و مال کی حفاظت کے لیے کوئی دوسراراستہ نظر نہیں آتا ہے۔اس لیےاس کی اجازت ہونی حاہیے۔

### مقاصديثريعت

جان و مال کی حفاظت مقاصد شریعت کا اہم حصہ ہے۔ ہندوستان کے پرخطر حالات میں انشورنس جان و مال کی حفاظت کا بنیادی ذریعہ ہے۔اس لیے مقاصد شریعت کے پیش نظر بھی اسے جائز قرار دیا جاسکتا ہے۔ بعض اعمال کا قصد اُار زکاب جائز نہیں ہوتا ہے، کیکن کسی امر مقصود کے ضمن میں بہ طور لزوم وہ عمل اختیار کرنا پڑ جائے تو اس سے چشم پوشی کی جاتی ہے۔ جان وہال اور املاک کی حفاظت اور اپنے بیچھے اولا دکو مفلسی میں پڑ جانے سے حفاظت ضروری ہے۔ اس کے لیے انشورنس اہم اور متداول تدبیر ہے، اگر چہ اس میں بعض غیر شرعی امور شامل ہیں، کیکن جان و مال کا تحفظ، معاشی خوش حالی اور اینے زیر کفالت افراد کو معاشی تحفظ فراہم کرنا بھی ضروری ہے۔ اس ضرورت کی تکمیل انشورنس کے ذریعہ ہی ہوسکتی ہے۔

ہندوستان کے پس منظر میں املاک وغیرہ کا انشورنس جائز ، بلکہ مفید ہے۔
کیوں کہ فسادات وغیرہ کی وجہ سے نقصان کا معاوضہ انشورنس کمپنی کو دینا پڑتا ہے، جو
حکومت کی سر پرستی میں کام کرتی ہے۔ اس سے قومی خزانے پرزیادہ بوجھ آ جانے کی وجہ
سے حکومت کے تحفظاتی ادارے فسادات کے وقت یک طرفہ اقدام کرنے بلکہ بلوائیوں
کی صف میں شامل ہونے سے بچیں گے، وہ فسادات روکنے کے لیے منصوبہ بندی کوشش
کریں گے اور فسادات کے شکار مسلمان ہی دستی اور مفلسی سے نے جائیں گے، نیز وہ اپنی

عموم بلوىل

انشورنس کے جواز کی ہم دلیل عمومِ بلویٰ ہے۔اس کا مطلب یہ ہے کہ کوئی امرادگوں کے درمیان معلومات یا معمولات کے اعتبار سے اس طرح رائج ہوجائے کہ لوگ اس امر کے اختیار کرنے میں مجبور ہوجائیں۔صاحب ُ لغۃ الفقہاء ُ عموم بلویٰ کی یہ تعریف کرتے ہیں:

عموم البلوی شیوع الأمر وانتشاره علماً و عملاً مع الإضطرار إليه ، ومنه قول الحنفية: حدیث الآحاد لا یعمل به فیما تعمّ به البلوی (وقوله) عموم البلوی موجب للرخصة ۳۲ ، "موم بلوی نام ہے کی امر کے لوگوں کے ما بین علمی یا عملی اعتبار سے اس طرح عام ہوجانے کا کہ لوگ اس کے اختیار کرنے پر مجبور ہوں۔

اس سے حنفیہ کا قول ہے کہ خبر واحد پران چیزوں میں عمل نہیں کیا جائے گا جن میں عموم بلو کی ہو عموم بلو کی رخصت کو ثابت کرنے والا ہے۔''

علاءِ احناف کہتے ہیں کہ اگر لوگوں کے درمیان کوئی متعارف اور معمول بہا ہو جائے اور اس امر کے اختیار کرنے میں عام لوگ مبتلا ہو جائیں تو ایسی صورت میں اگر کوئی خبر واحداس امر کے خلاف وار د ہوتو عموم بلوئی کے مقابلے میں حدیث کو معمول بہا قرار نہیں دیا جائے گا؛ بلکہ عام لوگوں کے مبتلا ہونے کی وجہ سے وہ امر موجب رخصت قرار پائے گا۔ عموم بلوئی کا شری حکم یہی ہے کہ جب کوئی امر محظور امت کے درمیان اس طرح عام ہو جائے کہ اس سے بچنا دشوار ہو جائے اور اکثر وہیش تر لوگ اس میں مبتلا ہو جائیں تو ایسی صورت میں اس میں تخفیف آ جاتی ہے، جیسے میت کا غسالہ اپنی جگہ نا پاک ہے، مگر میت کو غسل دینے والے پراس کی چھیٹوں سے بچنا مشکل ہے، لہذا غسل دینے والے کا بدن اور کیڑے نا یا کہ نہیں ہوں گے۔شامی میں درج ہے:

ومَا توشّسش على الغاسل من غسالة الميّتِ ممّا لا يمكنه الامتناع عنه مادام في علاجه لا ينجّسه لعموم البلوى ٣٣٠ أروغساله ميت سع عسل دين والي پر جو چينيس آ پر تى بيں ان سے احر ازممكن نهيں، چنانچ جب تك وه غسل وغيره دين ميں مشغول رہ گا،اس كى چھينيں عموم بلوكى كى وجه سے ناپا كى كا باعث نهيں بن سكتيں۔''

اسی طرح ناپاک چر بی سے بننے والے صابون اور دیگر سامان کی ماہیت میں تغیر اور اہتلائے عام کی وجہ سے پاک ہونے کا فتو کی دیا گیا ہے۔ ۱۳۳۲س کے ساتھ تعامل وروائ کو بھی ضرورت میں شار کیا جا تا ہے۔ بیج الوفاء، استصناع وغیرہ کا جواز اسی بنیاد پر ہے۔ ۳۵ موجودہ دور میں انشورنس کے نظام سے اکثر لوگ لوگ جڑے ہوئے ہیں۔ شاذ و نادر ہی کوئی اس سے بچا ہوا ہو، نیز اس سے الگ ہو کر موجودہ معاشی نظام میں شمولیت کسی طرح ممکن نہیں ہے۔ اس لیے انشورنس کے متعلق عمومی بلوگ کی وجہ سے بھی مباح کی گنجائش نکلتی ہے۔ ضرورت کی وجہ سے سرکاری ملاز مین کے ریٹائر منٹ اور پی مباح کی گنجائش نکلتی ہے۔ ضرورت کی وجہ سے سرکاری ملاز مین کے ریٹائر منٹ اور پی ایف وغیرہ میں ضمنی خرابیوں کے با وجود ضرورت اور دیگر معاشی ومعاشرتی اسباب کی بنیاد

پر جائز قرار دیا گیا ہے۔انشورنس میں بھی ضمنی خرابیاں ہوسکتی ہیں، کین یہاں بھی معاشی و شجارتی اور ساجی ہراعتبار سے ضرورت پائی جاتی ہے، جس کی وجہ سے اس کے جواز کی گنجائش سمجھ میں آتی ہے۔ ہندوستان جیسے ممالک جہاں اہل اسلام ایک معاہدے کے تحت رہے ہیں، وہاں مسلمانوں کی اجتماعی ضرورت کے پیش نظر جان و مال اور تجارت و صنعت وغیرہ کا انشورنس کرانا جائز ہے۔فسادات یا حکومت کی ناکامی کی وجہ سے ہونے والے نقصان کی تلافی پر انشورنس کمپنی کی طرف سے دی گئی رقم کومعاوضہ مانا جائے گا۔

# جبری انشورنس کے جواز پر قیاس

انشورنس کی بعض شکلیں لازماً اختیار کرنا پڑتی ہیں، جیسے گاڑیوں کا انشورنس، سرکاری ملازمین کے لیے لائف انشورنس، پی ایف، بین الاقوامی فنڈ میں اموال تجارت وغیرہ۔ان برانشورنس کی دیگر شکلوں کو قیاس کیا جاسکتا ہے۔

### مضاربت يرقياس

معاہدہ انشورنس کو مضاربت پر قیاس کیا جا سکتا ہے، کیوں کہ انشورنس کمپنی صارف کے پیسے کو کاروبار میں لگاتی ہے اور اس سے ہونے والے منافع کے ذریعہ صارف کے ساتھ ہونے والے حادثے اور نقصان کی تلافی کرتی ہے۔انشورنس غیر منصوص مسکلہ ہے۔تجارتی معاملے میں اصل حلّت ہے،لہذا اس کوبھی جائز کہا جائے گا۔

# 'ظفر بالحق' پر قیاس

ظفر بالحق کا مطلب ہے ہے کہ اگر کسی کے ذمہ کسی کا حق ہواور وہ نہ دے رہا ہوتو ایسی صورت میں بھی اس کے پاس اس کا کوئی مال آ جائے تو اس کے مال میں سے اسی مقدار میں وضع کیا جا سکتا ہے، اس کو ظفر بالحق کہا جا تا ہے۔ حضرت ابوسفیان گی ہوی حضرت ہندہؓ نے اللہ کے رسول آلیا ہے سے ان کے بارے میں شکایت کی کہ وہ بخل سے کام لیتے ہیں اور بنیادی ضرورت کے لیے بھی مال نہیں دیتے ، کیا میں ان کے مال میں سے بغیر بتائے بچھ لے سکتی ہوں؟ آپ نے بہقد رِضرورت لینے کی اجازت دی۔ اس

۱۱۵ انثورنس کی شرعی حثیت

عوام کی جان و مال کی حفاظت اور علاج و معالجہ کی سہولت حکومت کی ذمہ داری ہے اور موجودہ دور میں انشورنس کا سارا نظام حکومت کے زیرا نظام انجام پاتا ہے۔ اکثر ممالک میں حکومت ان ذمہ داریوں کی ادائیگی میں کوتا ہی کرتی ہے، بلکہ بعض ممالک میں مخصوص نظریات کے حاملین کے دباؤ ،عصبیت اور سیاسی مفاد کی خاطر عوام کی جان و مال کی حفاظت سے بوجی کے ساتھ انہیں نقصان پہنچانے میں کسی درجہ میں بالواسطہ شامل بھی ہوجاتی ہے۔ اس لیے انشورنس کے ذریعہ اپنی ضروریات کی تکمیل اور اپنی جان مال کی حفاظت کو بینی بنایا جاسکتا ہے۔ حواثثی و مراجع

- 1- Oxford dictionary, Oxford University press,1989,Under: Insure.
- 2- The encyclopedia Britanika the University of Chicago USA, 1768 volume 21, page 678.
  - ٣- تصحيح مسلم، كتاب البيوع، باب بطلان أيج الحصاة والبيح الذي فيه غرر: ٨٠ ٣٨
- ۳- محمر عرفه الدسوقي ، حاهية الدسوقي على الشرح الكبير ، دارا حياء الكتب العربية مصر، تاريخ غير مذكور جلد ۲۵: ۳۰ من تاريخ ۲۵:
  - ۵- الاقتصادالاسلامي، جمادي الاولى مجلّه البحوث الاسلاميه، مكة المكرّمة ، ۲۲ ۴۴ هـ ،العدد: ۲۷ من: ۳۳۵
    - ۲- حواله سابق
    - ۸- مجلة الجمع الفقه الاسلامي، العدد الثاني، اررئيج الآخر ۲ ۱۴ ه ج۲ ص: ۵۴۵
    - 9- مجابدالاسلام قاسمي ، جديد فقهي تحقيقات ، كتب خانه نعيميه ديوبند ، ٢٠٠١ ء، ص: ٢٠٠
- ۱۵- میڈیکل انشورنس فقه اسلامی کی روشنی میں مجموعه مقالات سمینار، ایفا پہلیکیشنز نئی دہلی ۲۰۱۳ء، ص: ۱۵
- ۱۱- دعبدالله مبروک، عقد التامین ومدی مشروعینه فی الفقه الاسلامی، دارالنهضه العربیه، قاہرہ، مصر ۱۹۹۳-۱۹۹۹، ص. ۲۰۰
  - ۱۲ مجلة المجمع الفقه الإسلامي، العدد الثاني، ج ٢ص: ٥٣٥
  - ۱۳- احد محرجمال ،عقو دالتامين ، دار مكه ، مكه مكرمه ، ۱۹۸ وص: ۱۲۶،۵۱
    - ١٠- حواله سابق عقو دالتاً مين من ٠٠

۱۵- حواله سابق، ص: ۱۰ حواله سابق، ص: ۱۵

∠ا- اشرف علی تھانوی،امدادالفتاوی،مکتبه دارالعلوم کراچی، جولائی ۱۴۹۰ء، ج.۳۳،ص:۱۴۹

۱۸ - مفتی نظام الدین ، نظام الفتاوی ، ایفا پبلیکیشنزنگی و ، بلی ، مارچ ۱۴۰۰ء ، ج.۲ ، ص: ۴٬۰

اه. میڈیکل انشورنس فقد اسلامی کی روشنی میں ،ص:۵۱

۲۰ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہوا مداد الفتاوی ،جلد :۳۷ ص:۱۴۹ ، فقاوی محمود ہیر، جلد ۴۲، ص:۲۲

۲۱ - امداد الفتاوي، جلد:۳۳ ص:۲۱

۲۲ - محمد المين بن عمر ،الشهير بابن عابدين ،الدر المختار مع حاشية ابن عابدين ،دار الفكر بيروت،١٩٩٣ء و ٢٥٠،٥٨، من ٢٥٠

۲۳- بخاری، کتاب الاجارة، ماپ من استاجراجیراً ۲۲۷۲

٢٧- دكتورغريب الجمال، التامين في الشريعية الاسلاميه والقانون، دار الفكر العربي للطباعة والنشر، قابره، ١٩٧٥ء، ص: ٣٣٠

۲۵− الاستاذ مصطفیٰ الزرقاء، نظام التامین (حقیقته والرای الشرعی فیه)موسسة الرسالة، بیروت ۲۹ میروت ۲۹ میرون ۲۹ میرون

۲۷- امداد الفتاوی جلد:۳سس:۱۶۱\_مفتی عبدالرحیم لاح پوری، فتاوی رحیمیه، دارالشاعت، کراچی باکتان، مارچ ۲۰۰۹ء جلد:۲ مص: ۱۳۷

۲۷ – ابن قدامه، المغنى ،ادارة البحوث العلمية والافيآء والدعوة والارشاد ،السعو ديية ،١٩٨١ء ، جلدم، ص • ٥٩ ـ

۲۸ - المغنى ، حواله سابق ، حديث كاحواله بسنن ابن ماجه ، كتاب الصدقات ، باب الكفالة ، ۲۸۰۵

٢٩ حواله سابق، جلد: ٣٩ص: ٥٩٣

۳۰- محدامین بن عمر ،الشهیر با بن عابدین ،الدرالمخارمع حاشیة ابن عابدین ،دارالفکر بیروت،۱۹۹۴ء رج:۵۵:۴۵

اس- حواله سابق جلد: ٣٥٥ - ٣٢٥

٣٢- محدرواس قلعه جي، لغة الفقهاء، دارالنفائس للطباعة والنشر ، بيروت \_ لبنان، ١٩٩٦ء، ص: ١١٠

۳۳- الدرالخارمع حاشية ابن عابدين، شامي، جلد: ا،ص: ۳۲۵

٣٧- حواله سابق جلد: ١٩٠١ - ١٩٥

۳۵ - فخرالدين الحن بن منصور، فيادي قاضي خان ، دارالكتب العلميه بيروت ۲۰۰۹ء ج. ۱۲، ص : ۴۹۹

٣٦- - صحيح بخاري، كتاب المظالم، باب قصاص المظلوم اذا وجد مال ظالمه: ٢٣٦٠

مولا نا گوہر رحمان ً

علوم القرآن (جلداول ودوم)

ناشر: ملت پېلې كىشىز، حىدر يورە، سرى نگر، تشمير،۲۰۲۳ء، صفحات:۱۱۸۸، قىمت: ۱۵۵۰

علوم القرآن میں قرآن مجید کا تعارف، تاریخ تدوین، کتابت، قراءت، ناسخ ومنسوخ، اسبابِ نزول، تفسیر و تاویل کامفہوم، اصولِ تفسیر، اہلیتِ تفسیر کی شرائط، آیات، کلمات اور حروف کی تعداد، اساء، محکم ومتشابہ آیات، مکی ومدنی سورتوں کا تعارف اورا عجاز کے مباحث آتے ہیں۔ اس موضوع پرمختلف زبانوں میں بہت ککھی گئی ہے۔

زیرنظر کتاب اہم اور گراں قدر اضافہ ہے۔مصنف محترم مولانا گوہر رحمان ً (م۲۰۰۳ء) تحریک اسلامی کے معروف عالم دین تھے۔ درس وتدریسِ قرآن ان کا وظیفهٔ حیات تھا۔انھوں نے قرآنیات اور اسلامیات پر متعدد وقیع کتابیں تصنیف کی ہیں۔ 'اسلامی سیاست' اور'تفہیم المسائل' ان کی تصنیفی زندگی کے شاہ کا رنمونہ ہیں۔

یہ کتاب دس ابواب پر شتمل ہے: تعارف قرآن 'نزول قرآن 'نرول قرآن ' قرآن کا نزول سات حروف میں ' ندوین قرآن ' انجاز القرآن ' النے فی القرآن ' مضامین قرآن ' نفیبر اور اصول تفییر ' ، متجد دین کا منج تفییر ' اور 'مدون تفاسیراور تعارف مفسرین ۔ کتاب میں قرآن کی لغوی اور فنی تعریف ، اسماء قرآن ، وحی کا لغوی اور شرع مفہوم ، نزولِ قرآن کی کیفیت ، سور وآیات کا مفہوم اور تعداد ، کمی ومدنی سورتوں کی مفہوم ، نزولِ قرآن کی کیفیت ، سور وآیات کا مفہوم اور تعداد ، کمی ومدنی سورتوں کی خصوصیات ، سبعہ احرف کی بحث اور اس سلسلے میں مفسرین کی آراء ، جمع وتدوین قرآن کی تاریخ ، اعجاز قرآن کے وجوہ ، ناشخ ومنسوخ کی بحث ، قرآن کے مضامین اور امثال اس کا طرز استدلال ، حروف مقطعات ، محکم و متشابہ آیات ، اقسام القرآن اور امثال القرآن پر نہایت علمی بحث کی گئی ہے ۔ اصول تفییر کے شمن میں تفییر وتاویل کے لغوی اور اصطلاحی مفہوم ، اہل سنت والجماعت کے متفقہ اصول تفییر ، تفییر القرآن بالقرآن ، القرآن بالغقل القرآن بالغقل القرآن بالغقل القرآن بالغقل القرآن بالغقل القرآن بالغقل القرآن با ثار التا بعین ، تفییر القرآن بالغق العربیة الفصلی اور تفییر القرآن بالغقل القرآن بالغقل القرآن بالغقل القرآن بالغقل القرآن بالغقال القرآن بالغقل القرآن بالغقال القرآن بالغین ، شار القرآن بالغقل القرآن بالغین ، شار القرآن بالغین ، الغیال بالغین ، الفران بالغیال بالغیال

والا جتہاد کی وضاحت کے ساتھ اس کی مثالیں بھی ذکر کی گئی ہیں ۔اسی میں عقلی اور اجتہاد کی تفسیر پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے۔تفسیر بالرأی کے ضمن میں اس جانب اشارہ کیا گیا ہے کہ اصول تفسیر واصول اجتہاد کی روشنی میں قرآن کے معانی ومفاجیم اوراحکام و معارف معلوم کرنا تفسیر بالعقل والا جتہاد ہے، جو قابل مدح ہے۔اس کتاب کے باب نئم 'متجد دین کا منج تفسیر میں سرسیدا حمد خان اور شخ محمد عبدہ کے اصول تفسیر اور منج تفسیر کی مثالیں ذکر کرکے ان کا رد کیا گیا ہے ۔باب دہم میں فاصل مصنف نے مختلف پہلؤ وں سے کہ علی جانے والی قدیم وجد یہ تفسیروں کا تعارف کرایا ہے۔

مصنف مرحوم نے علوم القرآن کے مباحث میں اپنی بعض اجتہادی آرا کا بھی ذکر کیا ہے، مثلاً فتر ۃ الوحی سے متعلق روایت کے ایک حصے القاء النفس عن ذروۃ الجبل، کے سلطے میں تحقیق کر کے لکھا ہے کہ انقطاع وحی کے نم وجزن میں نبی اکرم اللیہ کا بھی کوہ حرا پر تشریف لے جانا اور بھی کوہ ثبیر پر چڑھنا شان نبوت کے منافی نہیں ہے، البتہ روایت کا مذکورہ بالا حصد روایت و درایت دونوں اعتبار سے ثابت نہیں ہے۔ علوم القرآن میں ناسخ ومنسوخ کا موضوع خصوصیت سے زیر بحث آتا ہے۔مصنف مرحوم نے اس کو تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ اس سلسلے میں متعد دمفسرین اور علماء کی آراء کا تقابلی مطالعہ بھی پیش کیا ہے،ساتھ ہی اپنی رائے کہ قرآن کی صرف چھ آیات منسوخ بین کا ذکر کیا ہے، البتہ اس بحث میں مکتب فراہی کا ذکر آنے سے رہ گیا ہے۔

اس کتاب میں متند مواد ، متعلقہ موضوع پر مباحث کا جامع احاطہ اور اختلافی مباحث کا تقصیلی اور مدّل تذکرہ ہے۔ حوالہ جات کا خصوصی اہتمام کیا گیا ہے، لیکن اخیر میں کتابیات شامل ہونے سے رہ گئی ہیں۔ زبان و بیان عام فہم اور اسلوب سادہ ہے، مشکل مباحث کو سہل بنا کر پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ بلاشبہ یہ کتاب اردو زبان میں اپنے موضوع ، مواد اور مشمولات کے لحاظ سے گرال قدر اضافہ ہے۔ قرآنیات سے دل چپی رکھنے والے طلبہ ، اسکالرس اور اساتذہ کے لیے عمدہ تحفہ ہے۔

(محمدانس فلاحی مدنی)

# خبرنامه ادارهٔ تحقیق وتصنیف اسلامی (۹۱)

کل مدر ادارہ ڈاکٹر محمد رضی الاسلام مددی کی نئی تصانیف: ' زندگی کے عام فقہی مسائل'
کی پانچ جلدیں ہندو پاک دونوں جگہ شائع ہو چکی ہیں۔ اس کتاب کوعوام وخواص میں خاصی
مقبولیت حاصل ہوئی ہے۔ اب اس کی جلد ششم مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرز ، نئی دہلی سے شائع
ہوگئی ہے مے ضخات :۲۲۳، قیمت : ۱ کاروپے۔ روزہ - چندا ہم مسائل ، صفحات :۸۳، قیمت : ۱ کے روزہ - چندا ہم مسائل ، صفحات :۸۳، قیمت : ۱ کے بید دونوں کتا ہیں پہلے دیگر اداروں
سے شائع ہوئی تھیں ۔ اب مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرز سے شائع ہوگئی ہیں ۔

کہ ادارہ تحقیق وتصدیب اسلامی کی ویب سائٹ کا اجرا: ۱۸رفروری ۲۰۲۳ء ادارہ کی ویب سائٹ کا اجرا مرکز جماعت اسلامی ہند کے شور کی ہال میں صدرادارہ ڈاکٹر محمدرضی الاسلام ندوی کے بدوست ہوا۔ رکنِ ادارہ مولانا محمد صادر ندوی کی تلاوت سے پروگرام کا آغاز ہوا۔ صدر ادارہ نے ادارہ اور اس کے ترجمان مجلہ تحقیقات اسلامی کا مختصر تعارف کرایا۔ ویب سائٹ کے اجرا کے بعد میڈیا سینٹر کے انچارج جناب محمد انصار اللہ نے اس کے تمام فیچرس کا تعارف کرایا۔ جناب شبیر عالم سکریٹری جماعت ) نے مختصر گفتگو کی۔ آخر میں سکریٹری ادارہ مولانا اشہد جمال ندوی نے کلماتِ مشکر پیش کے۔ ویب سائٹ کا لنگ یہ ہے: /https://idaratahqeeq.in

کے صدر جناب رمیس ای۔ کے، جنرل سکریٹری جناب سلمان مبین خان اور دیگر دمداران ایس آئی او کے صدر جناب رمیس ای۔ کے، جنرل سکریٹری جناب سلمان مبین خان اور دیگر دمداران ایس آئی او ادارہ تشریف لائے۔اس موقع پر رفقاء واسکالرس کے ساتھ نشست منعقد ہوئی۔ برادر عبید الرحمٰن نوفل فلاحی نے SIO کے علمی و تحقیقی ادارہ Studies کے مقاصد پر روثنی ڈائی۔سلمان مبین خال صاحب نے چیانجز اور مسائل کے تناظر میں موضوعات کے انتخاب پر گفتگو کی۔صدر تنظیم رمیس ای۔ کے نے فارغین مدارس اور عصری دانش گاہوں میں فکری اور مملی اشتراک کی ضرورت وافادیت پر روشنی ڈائی۔ذمددارانِ ادارہ نے مہمانوں کا شکر مداداکیا۔

کے الحاد جدید کا محاکمہ: مفکرین کی تحریروں کے تناظر میں کے موضوع پر اسکالرس سمینار: ۲۹رفروری ۲۴-کوادارہ میں الحادجدید کا محاکمہ:مفکرین کی تحریروں کے تناظر میں کے موضوع پر اسکالر سمینار منعقد ہوا، جس میں ادارہ کے رفقاء واسکالرس نے الحاد

جدید کے محاکمہ پر اسلامی اور دیگر مفکرین کی اہم کتابوں کا مطالعہ پیش کیا۔ ڈاکٹر محی الدین عازی (مدیر زندگی نو ،نگ د ،بلی ) نے افتتا حی کلمات میں الحاد جدید کے تعارف کے ساتھ قدیم وجدید الحاد کے درمیان بنیا دی فرق کو واضح کیا۔ صدرِ اجلاس ڈاکٹر محمد رضوان (ڈائر کیٹرس، ایس، آر، نگ د،بلی ) نے صدارتی گفتگو میں جدید الحاد کے علم برداروں کی فکری بنیا دوں کو واضح کرنے کے ساتھ، اس کے محاکمہ کی عملی صورتوں پر روشنی ڈالی۔

کامرس اینڈ انڈسٹری کے ذمہ داران بے ساتھ علمی نشست: الرفروری ۲۰۲۲ء کورفاہ چیمبر آف
کامرس اینڈ انڈسٹری کے ذمہ داران: جناب تو فیق اسلم خال (ڈائر کیٹر)، مرزا افضل بیگ
(جنرل سکریٹری) اور ڈاکٹر محمد اسلم فلاحی ادارہ تشریف لائے تو ان کے ساتھ ادارہ کے رفقاء
واسکالرس کی نشست منعقد ہوئی۔ سکریٹری ادارہ مولانا اشہد جمال ندوی نے ادارہ کا تعارف
کرایا۔ محترم تو فیق اسلم نے فرمایا کہ کسی بھی موضوع پر تحقیق سے پہلے اس کی ساجی اہمیت کا
اندازہ لگانا بے حدضروری ہے، ورنہ تحقیق افادیت سے خالی ہوتی ہے۔ تحقیق کا سب سے بڑا
فائدہ یہ ہے کہ ہم بدلتے ہوئے حالات کو سمجھ سکتے ہیں۔ پوری دنیااس کے ذریعے ترقی کررہی
فائدہ یہ ہے کہ ہم بدلتے ہوئے حالات کو سمجھ سکتے ہیں۔ پوری دنیااس کے ذریعے ترقی کررہی
ہے۔ آج امریکہ Super power ہے تواس کے پیچھ بھی محققین اورریسر چرزی کا وقیس ہیں۔
جرجیس کریمی کی صدارتی گفتگو: مرکز علوم القرآن میں ۲-۱۲ مارچ ۲۰۲۲ء کو قرآن کی روشنی میں
صدفی انصاف اور خوا تین کو با اختیار بنانا 'کے عنوان پرسمینار منعقد ہوا۔ اس کے تیسرے اجلاس کی
صدارت سینئر رکن ادارہ مولانا محمد جرجیس کریمی نے کی۔ آپ نے آزادی نسوال کے مغربی تصور

ہ اگریزی کلامز کا اجتمام: سائنس، جغرافیہ پر لیکچرسیریز کے اختیام کے بعد اسکالرس کے لیے انگریزی استعداد کو بہتر کرنے کے لیے جناب زریاب احمد فلاحی کی خدمات حاصل کی گئی ہیں۔ موصوف نے ایک ہفتہ کلاس لی، جس میں انگریزی زبان کے اہم قواعداور زبان میں مہارت کے اصول سکھائے۔

ہ ہ ہ سالانہ خبرنامہ کی اشاعت: ادارہ کا سالانہ خبرنامہ جنوری ۔ دسمبر ۲۰۲۳ء طبع ہوگیا ہے۔ اس میں ادارہ کی سالانہ علمی سرگرمیوں کی مختصر روداد، جاری نصنیفی پر وجیکٹس، نئ مطبوعات اور دیگرا ہم خبریں شامل ہیں۔ اس کی پی ڈی ایف فائل اس نمبر سے حاصل کی جاسکتی ہے۔ 9027445919+

#### ISSN:2321-8339

Organ of Idara-e-Tahqeeq-o-Tasneef-e-Islami

Quarterly

#### TAHQEEQAT-E-ISLAMI

Aligarh

Vol. 43 No.2

April - June 2024

Editor

#### Muhammad Raziul Islam Nadvi

#### **Editorial Board**

1- Prof. Ishtiyaq Ahmad Zilli

Ex-Nazim Darul Musannifin Azamgarh

2- Prof. Saud Alam Qasmi

Ex-Dean Feculty of Theology, AMU, Aligarh

3- Prof. Israr Ahmad Khan

D/o Tafsir, University of Ankara (Turkey)

4- Dr. Muhammad Akram Nadvi

Dean Cambridge Islamic College (UK)

5- Dr. Mohammad Ajmal Ayyub Islahi

Abul Fazal Enclave, Jamia Nagar, Okhla, New Delhi

6- Ml. Ashhad Jamal Nadvi

Secretary Idara-e-Tahqeeq-o-Tasneef-e-Islami, Aligarh

#### Idara-e-Tahqeeq-o-Tasneef-e-Islami

Nabi Nagar (Jamalpur) P.O. Box: 93

ALIGARH - 202 002 (INDIA)

www.tahqeeqat.net Email: tahqeeqat@gmail.com

#### **CONTENTS**

| 1.             | The Rights of the Inter-sex and Their Rulings   | 5   |
|----------------|-------------------------------------------------|-----|
|                | Mohammad Raziul Islam Nadwi                     |     |
| 2.             | Zafarul-Islam Khan's English Translation of the |     |
|                | Quran: An Evaluation                            | 25  |
|                | Professor Abdur Raheem Kidwai                   |     |
| 3.             | <b>Explanation of Some Basic Quranic Terms</b>  | 43  |
|                | Prof. Obaidullah Fahd Falahi                    |     |
| 4.             | A Critical Study of Traditions Related to       |     |
|                | Mahdi-Al-Muntazar                               | 61  |
|                | Prof. Muhammad Saleem Qasmi                     |     |
| 5.             | The Shariah Status of Insurance                 | 87  |
|                | Muhammad Kamal Akhtar Qasmi                     |     |
| 7.             | Book Review                                     | 117 |
|                | Activities of Idara-e-Tahqee-o-Tasneef-e-Islami | 119 |
| 80 <b>@</b> 03 |                                                 |     |

#### **Abstract of the Articles**

#### The Rights of the Inter-sex and Their Rulings

Mohammad Raziul Islam Nadwi
President Idara-e-Tahqeeq-o-Tasneef-e-Islami, Aligarh
mrnadvi@gmail.com

Allah the Exalted has created two genders (man and woman) to continue to perpetuate the human species. Their mutual sexual relationships help perpetuate the human race. Nevertheless, some persons have violated it to satisfy their lust by indulging in sexual activity with persons of the same gender. Till recently, such persons were considered obnoxious and their activity worth condemning. But now it has been recognized as an acceptable trend. The homosexuality movement has been dubbed LGBTQIA+ which includes persons having all shades of perverted sexual behavior. It also includes those who have both male and female genitals. They have been named the Inter-sex.

As per the Islamic scheme of things, Allah the Exalted has created only two genders. Therefore, the Third Gender does not exist. A man having both genitals will be deemed a man or woman depending on the signs of which of the two genders are dominant in him. It is not permissible for a man to

adopt the resemblance of a woman, nor a woman is allowed to adopt manly look. A person with both genitals but having no dominant signs of any of the two genders is jurisprudentially called *Khuntha Mushkil* and rulings have been pronounced therefor. If one's body has both genitals - one active while the other inactive - the inactive organ can be removed with the help of a medical operation.

This article discusses social attitudes towards the Inter-sex and elucidates their rights as well as the rulings Islam gives for them.

# Zafarul-Islam Khan's English Translation of the Quran: An Evaluation

Professor Abdur Raheem Kidwai
Director KAN Center of Quranic Studies
Aligarh Muslim University, Aligarh-202002
Sulaim\_05@yahoo.co.in

Dr Zafarul-Islam Khan's English Translation of the Quran (2023) is a piece of substantial Qur'nic scholarship, with its astute comments on the corruption in the Bible. His English rendering is, on the whole, accurate and his explanation of things Quranic is in accordance with the mainstream Muslim viewpoint.

At places, however, he has transgressed, as for example in describing Satan, Prophets David and Solomon, Sharia laws. His work therefore is to be approached with caution.

#### **Explanation of Some Basic Quranic Terms**

Prof. Obaidullah Fahd Falahi
Dept. of Islamic Studies
Aligarh Muslim University, Aligarh
falahi.is@amu.ac.in

Maulana Sayyid Hamid Ali (1923-1993), like other theologians of Jamaat-e-Islami Hind, contributed to different fields of Islamic scholarship. Apart from his socio-political activities as the Secretary-General of the Jamaat, he specially produced the literature in Udru in Interfaith Studies. His contributions, however, are too important in the field of Quranic Studies. He translated Sayyid Qutb's Quranic commentary *Fi Zilal Al-Quran* into fluent Urdu language incompletely along with his valuable footnotes. His writings reflected his Quranic insights into various fields.

The most important work in this regard is titled Qurani Istelahaat aur Ulama-e-Salaf wa Khalaf (the Quranic Terminologies and the Opinion of Islamic Scholars in Islamic History). This book was written in response to the objections raised by Sayyid Abul Hasan Ali Nadwi over the true meanings of the Quranic terms explained by Sayyid Abul Ala Maududi. Sayyid Hamid Ali argumentatively supported the stand of Maududi by providing evidence from classical Islamic literature. This study explained the Quranic terminologies like Ilah, Rabb, Andad, Shirk, Ibadat, Itaat, Mushrik and Islam in the light of the Quran, the Hadith, Arabic language and Classical and Modern Tafseer works.

He also provided a detailed study of Hasan Ismail Al Hudaybi (1891-1972) and his book 'We are preachers, not the

police force' which was mistakenly cited by Sayyid Nadwi in opposition to Sayyid Maududi. He clarified that Hasan Al-Hudaybi explained the Quranic terms with the connotations already provided by Sayyid Maududi without a least difference. This comparison between Maududi and Hudaybi removes all the doubts and confusion.

#### A Critical Study of Traditions Related to Mahdi-Al-Muntazar

Prof. Muhammad Saleem Qasmi Dept. of Sunni Theology Aligarh Muslim University, Aligarh msaleem196330@gmail.com

All the traditions on Mahdi-Al-Muntazar are Dhaif (weak). Imam Ahmad bin Hambal said all narrations in this chapter are rootless. These Traditions were not in existence until second century Hijra. The writers of the first-grade books of Hadith did not accept these narrations. Mostly these traditions are second, third and fourth grade books of Hadith.

Some Islamic scholars claim that these Traditions are *Mutawatir* (most authentic). Some other scholars said it is an Islamic faith to khurooj (coming out) of *Mahdi-Al-Muntazar* just before the *Qayamat*, but there is no proof thereof. This was not an Islamic faith in early Islamic centuries. The books of Islamic faith written by *Ahlus-Sunnah* do not mention it. The four Imams are silent on this issue. This is the faith of Sufia and *muta'akhhirin* (modern) *Ahlus Sunnah*, but they have no proof. *Imam Ibn Jauzi*, *Ibne Khaldun*, *Shah Waliullah Dehlawi*, *Sheikh Mohammad Tahir Aashur*, *Mawlana* 

Ubaidullah Sindhi, and Maulana Abul Kalam Azad do not take these traditions as authentic. However, Imam ibn Taimiyah, Abdur Rahman Mubarakpuri, Nawab Siddique Hasan Khan said these traditions are authentic (without proof).

Most of their narrators are Shi'a and according to Scholars of *Jarah- wa -T'adil*, none of the narrators is faithful. The Holy Quran and Sahih (authentic) Traditions are silent on this issue.

#### The Shariah Status of Insurance

Muhammad Kamal Akhtar Qasmi Member, Idara-e-Tahqeeq-o-Tasneef-i-Islami, Aligarh kamalakhtarq@gmail.com

Insurance is a legal contract between two parties - a company and an insurer - in which the company promises to compensate the losses, if any, of the insurer. Many forms of Insurance are in vogue; certain forms are agreeably permissible; for example, cooperative insurance, government insurance, medical insurance, job insurance, product fund, government's forced life insurance and transport insurance, etc. One form of Insurance is business insurance, which includes life insurance, injury insurance, transport insurance, etc. This form is based on the concept of profit and loss; that's why there is a difference of opinion among jurisprudents about its Shariah status.

Owing to four basic flaws [riba (interest), gharar (uncertainty), qimar (wagering) and majhooliyat

(inefficiency)] found therein, Ulama have generally declared it haram (impermissible) and many seminars organized in various academic institutions decided about its being forbidden

A large group of Islamic scholars deems insurance lawful and presents many arguments for its permissibility. A gist of their arguments is that insurance is a form of cooperative benefit for society. It has become a necessary part of man's daily affairs. It is a new contract that provides cooperation and protection from dangers.

As insurance is an issue of the modern age, the root of which cannot be traced to the Quran and Sunnah and jurisprudential verdicts, it can be adjudged on the basis of some Shariah provisions having some strong similarities.

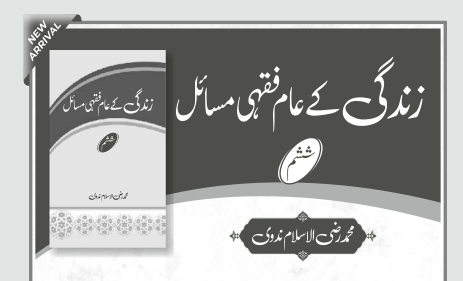
This article elucidates many such bases having similarities with insurance; e.g. cooperation agreements, maintenance, remuneration for protecting a trust, guarantee against fire hazard, guarantee against loss, government aid, the money liable to be paid to rightful owners as per Shariah, a complicated issue, Maqasid-i-Shariah, permission for forced insurance, etc.

#### **BOOK REVIEWS**

1. *Uloom-ul-Quran*,1&2 (Sciences of the Holy Qur'an), Maulana Gohar Rehman, Millat Publications, Header pura, Sri Nagar, kashmir, 2023, Pages:1168,Price:IRs.1550/-

Reviewed by Maulana Anas Falahi Madani





پیش نظر کتاب میں جو مسائل بیان ہوئے ہیں وہ آئے دن پیش آئے رہتے ہیں، یا کم از کم ذہنوں میں اجرتے رہتے ہیں۔ ان کے جوابات قر آن کریم، احادیث نبوی اور تعاملِ صحابہ کی روشنی میں دیے گئے ہیں۔ اختلافی مسائل کے جوابات میں کوشش کی گئے ہے کہ تمام مسالک فقہ بیان کر دیے جا نمیں اور جن نقلی وعقلی دلائل پر وہ مبنی ہیں آخیس بھی ذکر کر دیا جائے ۔ فقہی سوالات کے جواب میں صرف جائزیا جن فقای دلائل پر وہ مبنی ہیں آخیس بھی ذکر کر دیا جائے ۔ فقہی سوالات کے جواب میں صرف جائزیا ناجائز بتا دینے پر اکتفانہیں کیا گیا ہے، بلکہ مسئلہ کو بہ حیثیت مجموعی سجھنے کی کوشش کی گئی ہے اور قر آن وسنت سے دلائل فراہم کیے گئے ہیں ۔ اس سے قارئین کے ذہنی افق میں کشادگی پیدا ہوگی اور وہ مسئلہ کو اور چھی طرح سمجھ کراس پڑمل کرنے پر آمادہ ہوں گے۔

؛ صفحات: 243 \* قيمت: 170.00

\* سائز: 23X36

Contact No.: <a> 7290092401</a>, 7290092405 <a> 7290092403</a>

### **MMI PUBLISHERS**



مركزي مكتبها سلامي يبلشرز

D-307, Dawat Nagar, Abul Fazl Enclave, Jamia Nagar, New Delhi-110025

Email: info@mmipublishers.net | mmipublishers@gmail.com | Web: www.mmipublishers.net

Sub Depot | Hyderabad : 9966710339, 9491874087, 04066710339, 8520961476 | Mumbai : 9699167700 Goa : 9987196549 | Bangalore : 9036996740, 8884045708, 9964355678

